VATTENE DALLA TUA TERRA...

cosi che io faccia di te una grande nazione
e ti benedica
... e tu possa essere una benedizione.

Tracce per un cammino con il popolo dei Sinti e dei Rom






Introduzione alla lettura

I Sinti e i Rom sono un popolo e, come tutti i popoli, chiamati alla
salvezza.

La loro presenza fra noi, in Italia, risale al 1400 (stando ai primi documenti
scritti).

In particolare a Reggio Emilia, nella nostra diocesi, pastoralmente ci si é
“accorti” di loro a partire dal ministero pastorale di don Dino Torreggiani
(fondatore dei Servi e delle Serve della Chiesa) e successivamente dai membri
della sua famiglia religiosa. Negli ultimi anni, per motivi diversi, questa
attenzione é andata scemando.

Come piccola realta diocesana che prova a camminare con questo popolo
abbiamo pensato di invitarti a pregare per questo servizio: condividere con
Sinti e Rom l'amore che il Signore ha per essi. Non sappiamo ancora quale
percorso siamo chiamati a fare, ma lo faremo insieme; in comunione con la
nostra Chiesa e in particolare con il Vescovo.

Dedichiamo la nostra preghiera al discernimento lasciando che sia lo Spirito a
guidareci.

Offriamo alla tua lettura e meditazione una piccola raccolta di recenti e
significativi momenti di comunione su questo tema pensando che possano
sostenerci nel cammino di approfondimento, conoscenza e conversione.

Buona Preghiera, nel Signore.

don daniele

o LEONE XIV AI PARTECIPANTI AL GIUBILEO DEI ROM, SINTI E CAMINANTI. 18 ottobre 2025.

o Card. DOMENICO BATTAGLIA (Arcivescovo di Napoli): MIO PADRE E MIA MADRE ERANO
ARAMEI ERRANTI (Dt 26,5).

o GIOVANNA BONDAVALLI (Istituto Servi della Chiesa): COMUNIONE, SERVIZIO E
TESTIMONIANZA. settembre 2024.



e Don DANIELE SIMONAZZI: RILEGGERE, ATTRAVERSO LA PAROLA DI DIO, L'ESPERIENZA
INSIEME AI ROM E AI SINTI. settembre 2023

INCONTRO "LA SPERANZA E ITINERANTE - MIO PADRE E MIA MADRE ERANO ARAMEI ERRANTI"
(Cfr: DT 26,5)

DISCORSO DEL SANTO PADRE LEONE X1V Al PARTECIPANTI AL GIUBILEO
DEI ROM, SINTI E CAMINANTI

Aula Paolo VI
Sabato, 18 ottobre 2025

Cari fratelli e sorelle Rom, Sinti e Caminanti, benvenuti!
O Del si tumentsa! Il Signore sia con voi!

Siete venuti a Roma da tutte le parti d’Europa — alcuni anche da fuori Europa — come pellegrini di
speranza in questo Giubileo. Con la vostra presenza ci ricordate che “la speranza e itinerante” [1] —il
titolo del nostro incontro —; e oggi ci sentiamo tutti rimessi in cammino dal dono che portate con voi
al Papa: la vostra fede forte, la speranza incrollabile in Dio solo, la solida fiducia che non cede alle
fatiche di una vita spesso ai margini della societa.

Che la pace di Cristo sia nei vostri cuori, fratelli e sorelle Rom, Sinti e Caminanti! E la pace sia anche
nei cuori dei tanti operatori pastorali che sono qui presenti e instancabilmente camminano con voi.
La celebrazione giubilare odierna cade sessant’anni dopo lo storico primo incontro mondiale che
Papa San Paolo VI ebbe con le vostre comunita, a Pomezia, il 26 settembre 1965. Quasi testimone di
guell’evento vi & qui oggi la statua della Madonna, che lo stesso Pontefice incorono quale “Regina dei
Rom, Sinti e Caminanti”. In questi sessant’anni gli incontri con i miei Predecessori si sono succeduti
sempre piu frequentemente, in diversi contesti, segno di un dialogo vivo e della cura pastorale
speciale per voi, «porzione prediletta del popolo pellegrinante di Dio». [2] Si, Dio Padre vi ama e vi
benedice, e anche la Chiesa vi ama e vi benedice.

Voi potete essere testimoni viventi della centralita di queste tre cose: confidare solo in Dio, non
attaccarsi ad alcun bene mondano, mostrare una fede esemplare in opere e parole. Non e scontato
vivere cosi. Si impara, accogliendo la benedizione di Dio e lasciando che operi al cambiamento del
nostro cuore. «ll cuore della Chiesa, per sua stessa natura, € solidale con coloro che sono poveri,
esclusi ed emarginati, con quanti sono considerati uno “scarto” della societa. [...] Si trova nel cuore di
ognuno dei fedeli I'esigenza di ascoltare quel grido che deriva dalla stessa opera liberatrice della
grazia in ciascuno di noi, per cui non si tratta di una missione riservata solo ad alcuni» (Esort.
ap. Dilexi te, 111).

Per quasi mille anni siete stati pellegrini e nomadi in un contesto che, progressivamente, ha costruito
modelli di sviluppo rivelatisi per molti aspetti ingiusti e insostenibili. Per questo le societa cosiddette
“progredite” vi hanno puntualmente scartato, mettendovi sempre ai margini: ai margini delle citta, ai
margini dei diritti, ai margini dell’educazione e della cultura. Eppure, proprio il modello di societa che
vi ha marginalizzato e reso itineranti senza pace e senza accoglienza — prima nelle carovane stagionali

4



poi negli accampamenti situati nelle periferie delle citta, dove talora vivete ancora senza corrente
elettrica e acqua — & quello che ha creato nell’'ultimo secolo le pili grandi ingiustizie sociali a livello
globale: enormi disuguaglianze economiche tra persone e popoli, crisi finanziarie senza precedenti,
disastri ambientali, guerre.

Ma noi, nella fede in Gesu Cristo, sappiamo che «la pietra che i costruttori hanno scartata e diventata
testata d’angolo» (Mt 21,42), e dunque sempre piu ci rafforziamo nell’idea che proprio i valori che i
poveri portano avanti con grande dignita e orgoglio sono quelli a cui tutti dobbiamo guardare per
cambiare rotta. La vostra presenza nelle periferie dell’Occidente e infatti un segno a cui fare
riferimento in ordine all’eliminazione di molte strutture di peccato, per il bene e il progresso
dell’'umanita verso una convivenza piu pacifica e piu giusta, in armonia con Dio, col creato e con gli
altri. Papa Benedetto XVI, quando vi incontro nel 2011, vi disse che «siete un popolo che nei secoli
passati non ha vissuto ideologie nazionaliste, non ha aspirato a possedere una terra o a dominare
altre genti». [3] Anche oggi liberatevi da ogni tentazione di possesso, da ogni ingiusto attaccamento
alle cose, per restare itineranti nello Spirito, poveri di spirito, e per questo beati. «Le etnie che hanno
sviluppato un tesoro culturale stando legate alla natura, con forte senso comunitario, avvertono con
facilita le nostre ombre, che noi non riconosciamo in mezzo al preteso progresso». [4] Dunque, oggi
vi esorto: non scoraggiatevi! Essendo piu vicini alla condizione di Cristo povero e umiliato, voi
ricordate all'umanita quale e il «paradigma della vita cristiana». [5] Vi incoraggio a credere nella
bellezza salvifica che la vostra cultura e la vostra situazione itinerante portano con sé. Papa
Francesco, nel 2019, vi ha rivolto un appello accorato: «Vi chiedo, per favore, il cuore piu grande, piu
largo ancora: niente rancore. E andare avanti con la dignita: |la dignita della famiglia, la dignita del
lavoro, la dignita di guadagnarsi il pane di ogni giorno — e questo che ti fa andare avanti — e la dignita
della preghiera». [6] La dignita del lavoro e la dignita della preghiera siano la vostra forza per
rompere i muri della diffidenza e della paura. Quanto ho appena detto mi pare evidenzi una vera e
propria missione che avete nella Chiesa. Gia Papa Benedetto XVI aveva sottolineato che «anche voi
siete chiamati a partecipare attivamente alla missione evangelizzatrice della Chiesa». [7]

E ancora pil recentemente, Papa Francesco, incontrandovi nel giugno 2019 a Blaj, in Romania, vi ha
spronato: «Voi come popolo avete un ruolo da protagonista da assumere e non dovete avere paura
di condividere e offrire quelle specifiche caratteristiche che vi costituiscono e che segnano il vostro
cammino, e delle quali abbiamo tanto bisogno». [8] Oggi, pertanto, faccio mio l'invito dei miei
Predecessori: siate protagonisti del cambiamento d’epoca in corso, camminando insieme alle altre
persone di buona volonta dei luoghi dove vi trovate, andando oltre la diffidenza reciproca, facendo
conoscere la bellezza della vostra cultura, condividendo la fede, la preghiera e il pane frutto di lavoro
onesto.

Infine, nel ringraziare il Dicastero per lo Sviluppo Umano Integrale e la Fondazione Migrantes per il
grande sforzo messo in opera al fine di organizzare un Giubileo cosi bello, invito voi, operatori
pastorali con i Rom, i Sinti e i Caminanti, a portare avanti con rinnovata energia gli obiettivi formulati
dal V Congresso Mondiale della Pastorale per gli Zingari. [9] Faccio riferimento in modo particolare a
quelli relativi all’educazione e alla formazione professionale, all’attenzione pastorale per la famiglia e
la comunita, all’inculturazione della liturgia e della catechesi — inclusa la questione linguistica — e al
dialogo ecumenico e interreligioso nel mondo dei Rom, Sinti e Caminanti. Auspico, da ultimo, che
ogni Diocesi sviluppi adeguate attenzioni pastorali dedicate alle comunita Rom, Sinti e Camminanti,
per una vera crescita umana integrale.



Care sorelle e cari fratelli, che il pellegrinaggio giubilare vi rafforzi nella fede e nella speranza e a
camminare con coraggio nella via del Vangelo. La Vergine Maria vi protegga e vi accompagni la mia
benedizione!

Risposte del Santo Padre alle domande dei bambini

Buongiorno Santo Padre. Noi giovani, come possiamo fare per essere piu amici con Gesu?
(in francese)

Rispondero in italiano, se mi perdoni! Essere piu amici di Gesu. Penso che € una domanda
molto importante. E la stessa domanda aiuta ad aprire il cuore. Essere amico di Gesu
comincia con essere amico. E molto importante imparare ad essere amici, tutti, a rispettare
gli uni gli altri e vedere che bello € avere una vera amicizia. Poi amico di Gesu significa
conoscere GesU. Non possiamo essere amici con qualcuno che non conosciamo. Essere amici
vuol dire cercare di conoscere l'altro e che I'altro conosca me stesso. E quindi il dialogo con
Gesu, che soprattutto avviene nella preghiera, € un elemento importante. La sincerita.
Nessuna amicizia € buona se non c’é verita e sincerita. E quindi come giovani, bisogna vedere
come cercare di essere sempre sinceri con la verita nella propria vita, con i propri amici.
Essere sincero con Gesu vuol dire essere umile, entrare in dialogo con Gesu nella preghiera,
con la Parola di Dio. E poi, questo € un valore importante per le vostre realta, cercare Gesu
anche in comunita. Gesu, attraverso la Chiesa, si presenta a noi, e quindi amare Gesu, essere
amico di Gesu, vuol dire essere amico nella Chiesa: e allora la vita nella Chiesa, i Sacramenti,
la Santa Messa. Cercare anche gli aiuti della Chiesa € un cammino molto importante per
essere sempre amico di Gesu. Grazie.

Buongiorno Papa Leone. Ti volevo dire una cosa, noi bimbi possiamo crescere in un mondo senza
guerre? Possiamo fare qualcosa perché questo avvenga?

Bene, grazie per questa domanda. Per i bambini € molto importante ma anche per noi adulti.
Tutti vogliamo vivere in un mondo senza la guerra... [applausi] Questo e per te! E certamente

dobbiamo cercare sempre di essere promotori di pace, costruttori di ponti e fermamente

convinti noi stessi che la pace e possibile, che non e soltanto un sogno, che possiamo vivere in

pace. Allora, per vivere in pace, anche noi dobbiamo trovare il modo di essere persone di

pace. Se vogliamo cambiare il mondo dobbiamo cominciare da noi stessi, con gli amici, i

compaghni di studio, nella famiglia, tra le famiglie. E molto importante che cerchiamo sempre

questa capacita di dialogo, di rispetto mutuo e di promuovere i valori che ci aiutano a

costruire un mondo di pace. lo credo che sia possibile e spero un giorno tutti troveremo,

vedremo un mondo dove la pace regna e dove tutti possiamo vivere in pace! Grazie.

Papa Leone, come si fa ad accogliere chi é diverso? Come si fa a superare i pregiudizi verso chi
appartiene a una minoranza non amata?

Bene, bene, grazie per questa domanda. In un certo senso penso che questa domanda ¢ la
domanda di un adulto perché i bambini non sono tanto preoccupati di chi e diverso! | bambini
quando vedono un altro bambino vogliono giocare, vogliono vedere come fare I'amicizia, non
sono preoccupati per la diversita ma dicono: “Siamo tutti bambini, possiamo giocare insieme,
possiamo vivere insieme in pace”, e questo € molto bello dei bambini! E il pit delle volte
siamo noi adulti che cominciamo a dire: “Ma lui e cosi, o lei & cosi... questa cultura, questa
nazione... questa religione sono cose diverse...”, e cominciamo a fare certe separazioni, certi
giudizi. Penso che veramente e giusto l'atteggiamento di un bambino, Gesu lo dice nel
Vangelo: “Chi fa come il bambino € quello che & del Regno di Dio”; quindi cercare di lasciare

6



un po’ da parte questa distinzione di chi & diverso e cominciare con il rispetto di tutti gli esseri
umani. Ogni essere umano € nato nell'immagine di Dio. Se uno e povero, uno viene da una
famiglia ricca, uno ha proprieta, uno no, siamo tutti fratelli e sorelle. E allora rispettare questa
fraternita di tutti e vedremo che anche li il mondo potra cambiare. Grazie.

Santita vorrei chiederle che dobbiamo fare noi bambini per amare di piti i poveri? (In spagnolo)

Se volete, posso parlare in spagnolo per rispondere. La prima parte della risposta viene un
po’ dall’ultima domanda, cioe che le distinzioni le facciamo noi adulti. Siamo tutti esseri
umani, ricchi e poveri. E amare i poveri significa amare un fratello, una sorella, senza fare
gueste distinzioni e rispettare la persona perché e figlio di Dio, figlia di Dio. Significa anche
lasciare un po’ da parte certi pregiudizi che possiamo avere; a volte pensiamo: “Ah no, non mi
avvicinero li perché ha una casa un po’ brutta o non ha una casa. Ha questo, quello, non si
veste bene, con le ultime mode...”. E il Signore ci insegna qualcosa di molto diverso: Gesu, nel
Vangelo, non fa mai queste distinzioni. Ama tutti, vuole essere amico di tutti. Si avvicina a
tutti. E li allora c’e una lezione che tutti possiamo imparare: ti offrono un pezzo di pane, vai in
un’altra casa e magari ti offrono un banchetto... ebbene bisogna imparare ad accettare cio
che ci viene offerto e avvicinarsi con cuore aperto. Nel dire che tutte le persone sono buone,
possiamo scoprire la bonta in ogni persona. Avviciniamoci a camminare con l'altro — con
quel rispetto per la dignita della persona — e a riconoscere che agli occhi di Dio non c’e
questa distinzione. Anzi, il Signore ci insegna ad amare tutti, ad essere amici di tutti e a non
cercare di eliminare o evitare quelle persone che, per poverta economica o poverta di altri
tipi, forse sono un po’ piu lontane. Che possiamo imparare questo: amare tutti, come nostri
fratelli. Grazie.



LA SPERANZA E ITINERANTE.

Incontro nazionale degli operatori impegnati con rom, sinti e camminanti
Seminario Arcivescovile, 13 settembre 2025

MIO PADRE E MIA MADRE ERANO ARAMEI ERRANTI (DT 26,5) lectio del
Card. Domenico Battaglia - arcivescovo di Napoli

Dt 26,1-11 — “Un credo viandante”

IQuando sarai entrato nella terra che il Signore, tuo Dio ti da in eredita e la possederai e la ti
sarai stabilito,’prenderai le primizie di tutti i frutti del suolo da te raccolti nella terra che il
Signore, tuo Dio, ti da, le metterai in una cesta e andrai al luogo che il Signore, tuo Dio, avra
scelto per stabilirvi il suo nome.’Ti presenterai al sacerdote in carica in quei giorni e gli dirai:
“lo dichiaro oggi al Signore, tuo Dio, che sono entrato nella terra che il Signore ha giurato ai
nostri padri di dare a noi”*Il sacerdote prendera la cesta dalle tue mani e la deporra davanti
all’altare del Signore, tuo Dio,’e tu pronuncerai queste parole davanti al Signore, tuo Dio: “Mio
padre era un Arameo errante; scese in Egitto, vi stette come un forestiero con poca gente e vi
divento una nazione grande, forte e numerosa.’Gli Egiziani ci maltrattarono, ci umiliarono e ci
imposero una dura schiaviti.”Allora gridammo al Signore, al Dio dei nostri padri, e il Signore
ascolto la nostra voce, vide la nostra umiliazione, la nostra miseria e la nostra oppressione;®il
Signore ci fece uscire dall’Egitto con mano potente e con braccio teso, spargendo terrore e
operando segni e prodigi.’Ci condusse in questo luogo e ci diede questa terra, dove scorrono
latte e miele.’’Ora, ecco, io presento le primizie dei frutti del suolo che tu, Signore, mi hai dato”.
Le deporrai davanti al Signore, tuo Dio, e ti prostrerai davanti al Signore, tuo Dio.*’Gioirai, con
il levita e con il forestiero che sara in mezzo a te, di tutto il bene che il Signore, tuo Dio, avra dato
a te e alla tua famiglia.

1) Ascolta la scena

Immagina la scena: un contadino arriva al santuario con un cestino leggero ma prezioso, le prime
cose buone dell’'anno; non fa teorie, racconta: dice da dove viene la sua gente, piccola e incerta;
ricorda I'Egitto e la dura oppressione; nomina il grido salito a Dio; confessa che Dio ha spezzato le
catene “con mano potente” e li ha portati in una terra buona; € la voce di un uomo, ma dentro c’e la
storia di un popolo intero, per questo tanti studiosi lo chiamano “piccolo credo”, cioé la fede fatta
memoria breve e chiara, da dire ad alta voce e imparare col cuore; quel cestino parla da solo: prima si
offre, poi si ricorda; prima si depone il frutto, poi si pronuncia il nome del Donatore; non € un gesto
freddo, € un respiro di gratitudine che chiude il codice di vita del Deuteronomio e insegna che
I'obbedienza nasce dalla riconoscenza, non dalla paura; colpiscono i pronomi: non “i nostri antenati”
in astratto, ma “mio padre... noi gridammo...”, cosi la grande storia diventa la mia storia oggi, qui; per
questo nel racconto domestico della Pasqua ebraica queste righe fanno da spina dorsale: i bambini
chiedono, i grandi rispondono, tutti imparano a dire “noi” dentro l'opera di Dio; e per chi
accompagna persone in viaggio il messaggio e chiarissimo: spesso si parte con poco, tra documenti
da rifare, strade provvisorie, lavori stagionali; questo testo offre un ritmo semplice che si puo vivere
ovungque — in parrocchia, in casa, in un’area di sosta: porto qualcosa di primo (tempo, un compenso,
un pane), ricordo da dove vengo, dico il peso che ho portato, riconosco chi mi ha aperto la strada,
ringrazio e condivido; la frase iniziale “un arameo errante era mio padre” dice proprio questo: radici
fragili, eppure i Dio tesse salvezza; molti commentari pensano a Giacobbe e sottolineano la
precarieta delle origini, non la forza dell’'uomo; il cuore ¢ il grido: la fede non salta la ferita, la nomina

8



e la porta a Dio, e quel grido € gia fiducia che si affida; da qui nasce uno stile pastorale sobrio e
inclusivo: un cestino con segni del viaggio (il primo salario, la foto del cantiere, il biglietto di una
tappa), un giro rapido di memoria in tre frasi per ciascuno — origine, grido, salvezza — un ritornello
che tutti possono dire (“ll Signore ci ha ascoltati”), e una piccola condivisione concreta per chi € piu
fragile; cosi la gratitudine scende nella vita e diventa giustizia; custodite I'“io” e allargate il “noi”:
donne, bambini, chi arriva da fuori, chi non trova posto; qui la gioia e di tutti e si vede dall’'accoglienza
degli ultimi (Pontifical Council for the Pastoral Care of Migrants and Itinerant People 2004, Francis
2020); alla fine resta un invito semplice: riconoscere, dire, condividere; cosi un piccolo cestino
diventa storia viva, e una sosta sulla strada si fa casa per un momento, mentre la memoria di Dio
riapre il futuro.

2) Un credo dentro un gesto

Guarda il gesto: il centro non ¢ il cesto, € la memoria che diventa dono. In quel momento non si paga
un debito con Dio, si riconosce che tutto e ricevuto e si restituisce una parte con gratitudine; € una
scuola molto concreta, dove la fede passa dalle mani alla vita e la Legge trova il suo profumo buono.
Il sacerdote non incalza, fa spazio: lascia che chi offre dica la propria storia e, da li, la benedizione
scende dall’altare alle case. La festa non resta chiusa nel santuario: si allarga fino a includere chi non
ha appoggi — il levita senza eredita, lo straniero lontano da casa, la vedova e I'orfano — perché una
gioia che esclude non € ancora evangelica.

Le primizie educano il cuore ad aprire la mano: invece di trattenere, si condivide; invece, di
accumulare, si mette in circolo. E un allenamento contro I'ansia di possesso e contro una religione
che parla molto ma tocca poco la quotidianita. Quando poi il capitolo richiama I’'anno terzo, chiede
un passo in piu: organizzare la cura dei poveri in modo stabile, non a emozioni. Non un gesto
estemporaneo, ma una responsabilita reciproca che misura la benedizione non dai numeri, bensi da
tavole piu larghe e dignita rialzate. Da qui nasce uno stile comunitario semplice e robusto: parole
chiare, tempi brevi, attenzioni costanti. Si prepara la liturgia pensando alla strada e al lavoro delle
persone; si collega I'Eucaristia a un gesto concreto di condivisione; si verifica insieme chi manca, chi é
stanco, chirischia di perdersi. Una piccola pratica puo aiutare: ogni famiglia o gruppo metta da parte
una primizia settimanale — un’ora, un mestiere, un po’ di risorse — e la destini a chi fa piu fatica; poi,
alla domenica, si porta tutto davanti al Signore con un “grazie” detto bene. Cosi il rito non resta un
gesto elegante: diventa vita che cambia. E quando la vita cambia, si vede: piu volti seduti alla stessa
tavola, piu mani che si cercano, meno paura di perdere e piu gioia di condividere.

3) La frase che punge

“Un arameo errante era mio padre” non e una frase triste: € una chiave. Dice che veniamo da poco e
che Dio costruisce casa proprio li, guando mancano sicurezze. Per la pastorale con Rom e Sinti vuol
dire riconoscere la dignita di chi vive di soste e ripartenze, smontare il pregiudizio che confonde
mobilita e sospetto, passare dall’“integrazione” che uniforma a una alleanza che valorizza lingue,
mestieri, musica e famiglia allargata. Se il padre era “errante”, il Vangelo non chiede prima un
domicilio e poi la fede: offre una famiglia che cammina con chi € in viaggio, capace di fermarsi in area
di sosta, in un campo tollerato, in un parcheggio ai margini, e di iniziare dal passo giusto: salutare,
conoscere i nomi, ascoltare le storie, chiedere permesso, parlare con capifamiglia e mamme,
costruire fiducia prima dei progetti. La Bibbia ricorda che la fragilita delle origini non & vergogna: ¢ il
luogo dove nasce la vocazione. Molti commentari leggono qui la figura di Giacobbe e mettono in luce
la precarieta come spazio in cui Dio agisce. Allora la fede non si misura dai moduli ma dalle relazioni:
presenza fedele, visite regolari, parole poche e buone, mediazione paziente con scuola, sanita e
servizi. Anche questo & liberazione: documenti fatti, cure garantite, iscrizioni a scuola, non per
burocrazia, ma per dignita.




“Errante” non vuol dire senza radici per sempre: vuol dire che I'identita cresce in movimento. Percio
la preghiera deve saper stare all'aperto: liturgie brevi e partecipate, benedizioni sulle roulotte,
musica rispettosa, catechesi a voce, immagini che reggono il vento, processioni sobrie che rispettano
persone e luoghi. | sacramenti si preparano con calma e si celebrano quando c’e fiducia, senza fretta
e senza scadenze rigide. Cosi la Parola entra nella vita reale, dove ci sono bambini, lavori informali e
partenze improvvise.

Questa frase ricorda anche che la Chiesa non € una dogana: niente pedaggi, niente prove di moralita
preventiva, niente barriere estetiche. Si entra con discrezione, si riconoscono le autorita interne al
gruppo, ci si lascia evangelizzare da chi ha un forte senso di famiglia e di festa, si rispettano i tempi
diversi e li si intreccia al calendario cristiano senza colonizzare. Nei conflitti — tra vicini, con
istituzioni, dentro la comunita — si sceglie il metodo delle mani aperte: mediazione, parola chiara,
difesa dei minori, tutela delle donne, rifiuto di ogni sfruttamento. La Legge di Dio non & un recinto: &
protezione dei piu esposti.

La pastorale specifica lo ripete da anni: non “progetti per”, ma percorsi con. Si parte dall’ascolto, si
riconosce l'autorevolezza degli anziani, si formano catechisti interni, si punta sulla scuola dei piccoli e
su lavori dignitosi per gli adulti, si promuovono aree di sosta legali e sicure, si trasforma I'elemosina in
responsabilita reciproca. Non assistenza a strappi, ma vicinanza stabile. Non eventi isolati, ma
alleanze territoriali con Comuni, Caritas, associazioni e parrocchie di confine. E lo stile di fraternita
sociale ricordato da Papa Francesco (Pontifical Council for the Pastoral Care of Migrants and
Itinerant People 2005; Francis 2013; Francis 2020).

In pratica: I'Eucaristia profuma di pane condiviso, non di selezioni all'ingresso; la predicazione &
chiara e non alimenta paure; i registri parrocchiali accolgono cognomi complessi senza storcere il
naso; il bilancio prevede una voce stabile per affitti ponte, cure, scuola. Si accompagnano i lutti
secondo la tradizione, si benedicono viaggi e rientri, si studiano diritti e doveri, si educano i giovani al
rispetto delle leggi e si chiede con franchezza agli amministratori di fare la loro parte. Non & extra: e
la conseguenza di quella frase iniziale. Se veniamo da poco e portiamo polvere di strada, nessuno
resta fuori dalla benedizione. La comunita che lo ricorda diventa leggera e credibile: sa spostare la
festa dove pulsa la vita e piantare la tenda della speranza proprio dove gli sgomberi cancellano i
segni. E nella concretezza di visite, nomi imparati, documenti accompagnati, scuole rese possibili,
nascite festeggiate e talenti valorizzati — musica, artigianato, cura dei piccoli — la Parola prende
volto, e quella memoria antica diventa liberta per il presente.

4) Tre passi che fanno crescere

a) Origini (v. 5) La storia comincia in piccolo, con passi incerti e poche sicurezze. Non c’e
piedistallo, c’e strada. Limmagine dell’antenato “errante” ricorda che I'identita non nasce nel
possesso ma nel cammino: siimpara a vivere facendo e rifacendo la tenda, fidandosi pit della
promessa che dei conti in tasca. E una buona notizia per tutti quelli che partono da poco: Dio
non aspetta un curriculum brillante per mettersi in mezzo alla nostra vicenda; prende sul
serio i germogli e li fa crescere. Per questo la memoria dei piccoli inizi non & complesso
d’inferiorita: € Umilta- Base da cui ripartire ogni volta. Un esercizio semplice: dire ad alta voce
tre grazie per i passi fatti “da poveri”, e tre nomi di persone che ci hanno aiutato a non
mollare.

b) Oppressione e grido (vv. 6—7) Arrivano le stagioni in cui la vita stringe: lavori duri, ingiustizie,
paure che non lasciano dormire. Il testo non ci chiede di far finta di niente: ci insegna a
portare il peso, non a ingoiarlo. Il grido non & debolezza: & fede che respira, perché alza la

10




testa e chiama per nome il Signore, invece di chiudersi nel silenzio che ammala. Chi
accompagna gli altri nella fatica puo offrire parole corte e vere (“Eccomi, aiutami, ascoltami”),
lasciando spazio alle lacrime senza vergogna e alle pause senza ansia di riempire. E gia
preghiera quando una comunita decide di non lasciarsi anestetizzare, di raccontare la ferita e
di ascoltarla insieme: li il dolore smette di essere muro e diventa porta.

a. Liberazione e dono (vv. 8-9) Dio non resta affacciato alla finestra: interviene, apre un
varco, accompagna verso una terra “di latte e miele”. Ma la meta non e
I'autosufficienza; & un patto che trasforma il dono ricevuto in riconoscenza concreta.
Per questo la liberta si misura a tavole allargate, mani che condividono, sguardi che
includono: cid che abbiamo non si vanta, si restituisce. Un segno pratico: scegliere
una “primizia” ogni settimana (tempo, competenza, risorsa) da mettere in circolo per
chi fa piu fatica. Cosi la memoria della liberazione diventa stile di vita: non “ce I'ho
fatta da solo”, ma “ci ha portati fin qui e insieme andiamo avanti”.

5) Dal “loro” al “noi” all’“io”

Ascolta bene quei pronomi: “mio padre... noi gridammao...”. Dicono che la storia di Dio non € lontana:
entra in casa, entra in roulotte, entra nel campo. Non parliamo dei “loro”: parliamo di noi. E come
quando, la sera, ci si siede attorno a un tavolo pieghevole: i bambini fanno domande, i grandi
rispondono con storie vere; si ricorda chi ci ha portato fin qui, chi ci ha aiutato nelle tappe, quando
abbiamo avuto paura e quando qualcuno ci ha teso la mano. Anche la Bibbia fa cosi: parte dagli
antenati e arriva alla voce di chi parla oggi, perché la salvezza non € una storia di museo ma una storia
nostra, detta con la lingua di casa, coi nomi dei nonni e dei figli. Per la pastorale con le famiglie rom
guesto vuol dire scegliere parole brevi e gesti chiari: sedersi, ascoltare i nomi, chiedere “raccontami”,
lasciare spazio a tutti. Mettere sul tavolo un segno del viaggio e dire insieme: “Noi abbiamo faticato...
noi abbiamo chiamato Dio... noi abbiamo trovato aiuto... grazie”.

E cosi che la memoria fa pace con la vita. La comunita cristiana, allora, non arriva con moduli e
prediche lunghe: arriva con presenza fedele, passi piccoli ma continui. Le linee della Chiesa chiedono
proprio questo: camminare con le persone, valorizzare le famiglie, proteggere i piccoli, creare legami
con scuola e sanita, promuovere luoghi sicuri e legali; la pastorale non & assistenza a scatti, &€ alleanza
che rida dignita (Pontifical Council for the Pastoral Care of Migrants and Itinerant People 2005;
Francis 2013). Se impariamo a dire “noi”, cambia il tono di tutto: meno diffidenze, piu fiducia; meno
discorsi, piu cura concreta; meno “venite da noi”, piu “veniamo con voi”. E la fede torna a casa con
una frase semplice: “Siamo dentro la storia che Dio libera, noi oggi”.

Signore Gesu,
arameo errante fra gli errant;,
Cristo dei cammini, dei Rom e dei Sinti, dei senza indirizzo: mettici in strada con Te.

Ferma Tu le ruspe:

che non parta nessun braccio meccanico finché non c’é una via d’uscita vera, finché non c’e una
porta, un tetto, un contratto, un nome scritto giusto. Spezza il lessico delle “bonifiche”:

non si bonifica la vita, si protegge.

Custodisci le roulotte come tabernacoli leggeri,

i cani legati al parafango, i panni tesi tra due alberi, le foto sugli sportelli come ex voto:
Sono case provvisorie, ma sono case.

11



Dona coscienza a chi governa e a chi firma: niente sgomberi senza alternativa,
nessun ordine senza ascolto,

nessuna statistica senza volti.

Difendi I'unita delle famiglie:

nessun bambino sfrattato dall’infanzia.

Accendi nella Chiesa una pastorale di tenda: comunita-ponte, cappellanie stabili,

laici e preti capaci di stare in mezzo, tradurre lingue, guarire diffidenze,

aprire scuola, salute, lavoro, documenti. Insegnaci quattro passi semplici e radicali: accogliere,
proteggere, promuovere, integrare.

Smaschera le nostre paure,

perdona i nostri recinti e le parole taglienti. Fa’ della citta una piazza:
da sgombero a patto,

da sospetto a fraternita.

Trasforma i campi in patti firmati, le baracche in indirizzi,

le frontiere in mense apparecchiate.

Metti in noi il coraggio di schierarci: parlare quando é scomodo,

negoziare quando é difficile,

fare da scudo con la nostra presenza quando il diritto viene calpestato. Perché il Tuo Regno non
spiana: abita.

E gquando la polvere si posa,

fa’ che restino in piedi le persone,

che la legge si faccia misericordia,

e che ogni campo diventi campo di festa.
Amen.

12



“COMUNIONE, SERVIZIO E TESTIMONIANZA”. UN CONVEGNO DI PASTORALE CON ROM E SINTI
13-15 settembre 2024 Villa Campitelli (Frascati)

“Comunione, servizio, testimonianza: la vocazione delle nostre comunita che ci viene dal popolo
dei Sinti e dei Rom”. Giovanna Bondavalli (Ist. Servi della Chiesa).

L'unica cosa da fare sarebbe leggere i testi e poi parlarne insieme, ma poiché e richiesta la lezione...
provo a dire alcune cose, riconsegnandovi, pero, molto volentieri i testi per 'uso che vorrete farne,
personale o condiviso.

Inizio un po’ provocatoriamente, partendo anche dal titolo che e stato dato a questo intervento, che
contrappone, in un certo senso, la comunita cristiana e il popolo Sinto-Rom: “La vocazione delle
nostre comunita che ci viene dal popolo dei Sinti e dei Rom”. C’& una specie di “noi” e “loro”: noi
comunita cristiana, loro popolo dei Sinti e dei Rom. Questo “noi” - “loro” € un po’ un sentire comune
che non ¢, direi, il sentire di Dio. Rimanda alle letture di domani: c’¢ un modo di pensare anche
dentro la Chiesa che puo essere un modo di pensare secondo gli uomini e non secondo Dio.
Pensare che i Rom e i Sinti siano il “fuori” della Chiesa con cui dobbiamo dialogare € pensare da
uomini e non e pensare secondo Dio. Lo sappiamo bene: Rom e Sinti sono loro stessi Chiesa, anzi
sono “Chiese”, comunita di fede che vivono in un territorio e in un tempo. Sono, quindi, - o
dovrebbero essere — a pieno titolo parte delle nostre comunita e non di fronte alle nostre comunita.
In particolare, dovremmo dire, e sono tanti, quei Rom e quei Sinti che hanno ricevuto il Battesimo
perché la condizione prima per essere parte di una comunita cristiana — prima e unica - € aver
ricevuto il Battesimo: cosi si diventa parte del corpo di Cristo, nella Storia, che € la Chiesa. Questo
vale per i Rom e Sinti come per tanti battezzati - che abitano nei nostri paesi, nei nostri quartieri - che
sono a pieno titolo parte delle nostre comunita. Solo che noi, le comunita, le fermiamo al quarto
banco della chiesa; dopo, gli altri sono una massa indistinta che non & parte a pieno titolo della
comunita stessa.

Sono tre le dimensioni costitutive della vita di una comunita, su cui oggi proviamo a ragionare, poi lo
faremo insieme nei vari gruppi: la comunione, il servizio e la testimonianza. Su queste tre dimensioni,
uno dei padri fondatori della nostra famiglia dei Servi - don Alberto Altana — diceva che perché una
comunita cristiana funzioni e sia davvero se stessa, chi la guarda — quelli dal quarto banco in chiesa ...
- dovrebbe dire tre cose: “guardate come si amano”, “guardate come ci amano”, “chi glielo fa fare”.
Comunione: guardate come “si” amano; servizio: guardate come “ci” amano; “chi glielo fa fare”:

testimonianza. Questo come momento-fulcro di verifica delle nostre comunita.

Proviamo, allora, a chiederci come il cammino condiviso con il popolo dei Sinti e dei Rom — cammino
condiviso come persone, innanzitutto, come singoli e come comunita che abitano lo stesso territorio,
ma anche soprattutto cammino di fede - come questo cammino cambia o potrebbe o dovrebbe
cambiare il volto delle nostre Chiese facendole crescere, appunto, nella comunione, nel servizio,
nella testimonianza. Per dirla in altre parole, proviamo a capire qual € “la buona notizia”, qual & il
Vangelo che oggi il popolo dei Sinti e dei Rom annuncia a noi come Chiesa e anche dentro la Storia
che stiamo vivendo. Qual ¢, potremmo dire, la profezia (siamo nella fase profetica del Sinodo...):
guale profezia porta con sé il popolo dei Sinti e dei Rom? Quale sguardo sull’oggi, sul futuro, quali
prospettive, quali solchi mostra a noi, che siamo qui, ma anche a tutta la Chiesa?

Mi sembra importante questo legame con l'oggi e con il futuro perché c’e un rischio, che forse
corriamo noi che, da tanto tempo, proviamo a coltivare la relazione con loro, cioé tendiamo a leggere

13



la condizione dei Sinti e dei Rom con uno sguardo al passato: “una volta erano cosi... Come sono
cambiati...”. Rischiamo di non vedere quello che rappresentano adesso, qui, per quello che sono per
le nostre Chiese.

Come avete visto, vi propongo di farci accompagnare da testi della Scrittura perché io non sono una
biblista, ma ho avuto la fortuna di leggere la Scrittura e di continuare a leggerla assieme a tante
persone: e l'unica cosa che so fare. Portate pazienza. Sono tre testi molto diversi tra loro, quelli che
ho scelto, ma accumunati dalla dimensione dell’incontro con l'altro, con gli altri, diversi per cultura,
per lingua, per progetti. La Scrittura ci ricorda che questo incontro con l'altro & sempre un incontro
particolarmente fecondo soprattutto per chi ci arriva convinto di essere lui che deve gestire la
situazione...Invece, poi, le cose diventano un pochino diverse. E una questione che sicuramente
abbiamo in testa tutti: se siamo qui, & chiaro che I'incontro con l'altro ciinteressa. Per questo motivo,
chiederei, se si riesce, anche nel lavoro insieme, di tenere uno sguardo largo, che non sia soltanto
quello su di noi, ma sia quello, se riusciamo, sulle nostre comunita; non sulla nostra esperienza
particolare di cammino: se siamo qui e perché condividere un po’ di strada con i Sinti e Rom ci ha
aperto il cuore e non ne possiamo piu fare a meno. Penso sia cosi per tutti. Penso, pero, che
dobbiamo avere la testa e anche il cuore alle nostre comunita, alle nostre parrocchie, alle nostre
unita pastorali, alle nostre comunita religiose perché e questa la dimensione che proviamo ad
esplorare in questa giornata di riflessione, se ho capito bene.

Questi testi, dunque, raccontano degli incontri, dei cambiamenti legati all’incontro. Gia questa mi
sembra un’idea non scontata: I'idea che, se incontriamo qualcuno, soprattutto se & diverso da noi,
soprattutto se & un po’ periferico rispetto a noi, questa persona che incontriamo, questo gruppo di
persone che incontriamo ha il diritto di cambiarci. Lidea che l'incontro possa portare un
cambiamento anche rispetto a noi, credo, appunto, che non sia scontato nelle nostre comunita. Ce
I'abbiamo molto questa idea che non dobbiamo cambiare noi, ma debbono cambiare gli altri sia
come cultura maggioritaria - pensate noi Gagi nei confronti dei Rom -, ma ce I'abbiamo anche come
comunita cristiana. C’¢ una domanda molto bella nel Libro di Giona: quando Giona s’imbarca
assieme a quei marinai stranieri per cercare di sfuggire al progetto di Dio, scoppia una tempesta e
guesti marinai chiedono a Giona: “Che cosa dobbiamo fare di te?”. E Giona dice: “Lasciatemi perdere
perché io non voglio cambiare. Piuttosto buttatemi in mare”. Invece |'incontro con gli altri bisogna
che ci cambi. Pensate se io potessi dire alla mia parrocchia, che e piu piccola di una microarea dei
Sinti, o anche ad altre parrocchie dove ci sono degli insediamenti: “Come ti ha cambiato questa
presenza, che cosa ti ha portato, questa presenza, come comunita?”.

Noi, a Reggio, abbiamo, purtroppo, una vicenda molto triste: i preti di tante parrocchie, dove i Sinti
avevano le residenze, chiedono di spostarle. Perché? “Perché, quando vengono a prendere la posta,
infastidiscono...”. No! E proprio 'occasione in cui tu hai del tempo per aggiornarti, per conoscere...
Sarebbe bello poter dire “siamo cambiati” perché sono qui, in mezzo a noi.

Geremia e i Recabiti: la comunione nella diversita

Proprio per questo motivo vorrei partire da un racconto che & un incontro collettivo, un incontro tra
due comunita. E preso dal Libro del profeta Geremia (Ger 35,1-19). E lungo quindi non lo leggiamo, vi
racconto semplicemente la storia che narra di questo incontro tra due comunita che vivono l'una
dentro l'altra. Gia questo dovrebbe far accendere qualche lampadina. E un momento molto difficile
qguello che vive il profeta Geremia: ci sono da prendere decisioni importanti perché c’e la paura
dell’assedio di Gerusalemme. Cosa fare? Da chi andare? Da chi farsi aiutare? Troviamo un alleato
forte...Questa parola fu rivolta a Geremia: “Vai dai Recabiti, parla con loro, conducili nel tempio e

14



dagli del vino”. A Geremia viene dato il consiglio di andare a prendere un gruppo di persone che
vivono vicino, ma che non si riconoscono pienamente nel popolo d’Israele. Sono appunto questi
Recabiti (discendenti di Racab), che vivono nelle tende, si spostano, si sposano tra di loro, vivono
delle tradizioni diverse. Ricordano molto da vicino Sinti e Rom se non per un dato essenziale: non
possono bere vino...

Ci sono delle cose — dei Recabiti, di questo gruppo di persone — che sono molto importanti: sono
fedeli alle loro tradizioni, ai loro padri. E lo ripetono sempre. Hanno uno stile di vita diverso che
incuriosisce e li separa proprio dagli altri. Hanno un fortissimo senso della famiglia: lo ribadiscono nel
dialogo che faranno con il profeta Geremia. Sono stati capaci di vivere accanto, di vivere tra, senza
diventare come. Hanno mantenuto questa diversita, questa irriducibilita, in qualche modo.

Il segno che Dio affida a Geremia é: “Vai da loro, proponi loro di cambiare e vedi cosa ti rispondono”.
E i Recabiti risponderanno: “Noi non possiamo non rispettare I'autorita dei nostri padri”. E Dio, poi,
tirera delle conclusioni: i Recabiti sono capaci di stare dentro, di essere fedeli ai loro padri e voi non vi
fidate di me. Ci interessa vedere che - attraverso questo segno - Dio ricorda che questo gruppo di
persone € una presenza profetica che evidenzia alcune fragilita di questa comunita — che e il popolo
d’Israele — sia nella sua relazione con Dio sia nel suo stare dentro la Storia.

| Recabiti, un po’ come i Sinti e i Rom, sfidano, in un certo senso, la comunita per il loro modo di fare
comunione, mettendo al centro la memoria e i legami famigliari, 'appartenenza, I'identita. Penso ad
alcuni sinti che dicono: “Noi non saremo mai come voi perché, se facciamo tutte le cose che fate voi
Gagi, dopo moriamo. Non ci siamo pil”. E questa identita che viene individuata ma che non si
contrappone: anche i Recabiti, come i Sinti e i Rom vivono accanto. Addirittura, i Recabiti diranno:
“Abbiamo scelto di vivere dentro Gerusalemme anche se con uno stile di vita diverso”. Lanciano la
sfida della compresenza e di essere - direbbe il testo del profeta Geremia - alla presenza del Signore
(Ger 35,19), anche loro, ma con uno stile, un modo, delle parole, dei percorsi diversi rispetto a quelli
degli altri. Il Signore, pero, considera tutti ugualmente validi e tutti da accogliere.

Non so se avete sentito le parole di Papa Francesco nel viaggio di ritorno da Singapore. Ha detto delle
cose molto belle: che ha incontrato persone di tante fedi diverse — mussulmani, cristiani, cristiani di
altre confessioni, indu, sikh e ha sottolineato che ci sono davvero tanti modi di andare alla ricerca di
Dio. Parole molto belle e molto significative. Pensate a cosa significa questa prospettiva rispetto a
certi nostri atteggiamenti. Li accenno: la nostra ansia dei Sacramenti...

Noi li vogliamo - diciamo cosi - fare entrare tutti nel nostro “giro” attraverso questa ansia di
catechizzare. Vale per Sinti e Rom, ma anche per persone un po’ sul confine delle nostre comunita.

E, a volte, questa ansia di inserire le persone in un percorso gia fissato si oppone a un dialogo, invece,
molto piu cordiale, alla pari, riflessivo su chi & il Deval, su chi € Dio. Personalmente, alcune delle
definizioni piu belle di Dio le ho vissute in mezzo ai Sinti: “Quello che ti guarda addosso”, “Dio e quello
cui puoi dire le cose (le puoi dire anche a Padre Pio, ma le puoi dire anche a Dio) e Lui ti ascolta”. “Che
ha fatto tutto e che vede tutto, che non si dimentica di nessuno”.

Come dice il finale del racconto di Geremia, ci sono persone tra Sinti e Rom (le abbiamo conosciute)
“che stanno alla presenza di Dio” durante tutta la loro vita.

Noi puntiamo ai Sacramenti. Dovremmo puntare - in particolare per i Sinti con cui condividiamo di
piu dei cammini di fede - ai funerali che sono ancora oggi un grande momento in cui i Sinti, cosi
disgregati, si ritrovano come comunita, trasversale rispetto al luogo dove vivono e al territorio
nazionale.

15



Un’altra cosa mi sembra importante: i Recabiti bisogna andarli a cercare e portarli al centro perché
loro, da soli, non ci vengono. Cosi &, a volte, per i nostri Sinti, dispersi nelle microaree della Pianura
Padana; per i Rom, periferici per scelta o anche per condizione.

Bisogna prendersi il tempo di andarli a cercare.

Ancora, I'incontro con loro, nel caso della vicenda di Geremia, € determinante per fare alcune scelte
politiche: per parlare anche di diritti, di doveri...

Israele & chiamata a riflettere sul fatto che non si e fidata di Dio e ha cercato degli altri alleati.
Anche questo credo sia un aspetto che le nostre comunita dovrebbero tenere piu presente. Pensate
cosa vorrebbe dire - a volte capita di farlo, e non e detto che capiti di farlo alle nostre comunita
cristiane! - leggere il nostro quartiere a partire dai campi, leggere il nostro territorio a partire dai
ragazzi, dalla gente dei campi, leggere la scuola a partire dalle mamme sinte. Leggere la guerra, le
guerre a partire dalla loro vicenda di popolo che ha rinunciato alla terra e alla guerra. Le guerre che ci
stanno a cuore, per la fine delle quali preghiamo tutti i giorni, sono tutte guerre per la terra. Loro alla
terra hanno rinunciato.

Devo dire che frequentemente i Sinti sono stati al centro di scelte politiche, in genere su due fronti: o
andiamo da loro, appena prima delle elezioni, perché ci assicuriamo dei voti, oppure nessuno muove
niente perché chi toccai Sinti e i Rom perde voti. Noi siamo ancora fermi a quel livello li, anche come
comunita cristiana. Non gli abbiamo mai chiesto, come comunita, che cosa pensano loro delle nostre
citta, dei nostri quartieri, delle nostre chiese.

Mi pare che la prima vocazione che ci richiama la presenza in mezzo a noi dei Sinti sia quella di una
comunione nella diversita: I'attenzione alla diversita dell’altro come spazio non di separazione e di
giudizio, ma di sguardo effettivo su quello che I'altro mi porta con la sua presenza, senza la paura di
lasciarmi provocare e schiacciare. Penso che questo sia uno stile che vale non solo nel legame con i
Sinti e i Rom o con chi sta fuori dalle nostre comunita, ma diventa uno stile che deve valere anche
all'interno delle nostre comunita: nelle relazioni dentro le nostre parrocchie, nelle nostre case, nelle
nostre famiglie. Credo che questa dimensione ancora non ci sia nelle nostre comunita cristiane,
almeno per il punto di vista che ho io. Se i Sinti ci sono ancora nelle nostre comunita & una questione
fondamentalmente di Caritas o di chi ha la “fissa” di quel gruppo... Ma la loro esperienza di vita, di
fede non e interessante. Quello che di loro chiede la gente nelle parrocchie ¢ “Ma & vero che
rubano?” Cosa pensano del Signore, come pregano... non interessa.

Gesu e la donna straniera: il servizio reciproco (Mc 7, 24-30)

Il secondo testo che vi propongo racconta ancora di un incontro, ma con caratteristiche un po’
diverse. Intanto e I'incontro non tra due comunita, ma tra due persone. Siamo nel Vangelo di Marco:
e I'incontro di Gesu con una donna straniera. Dice Marco, che & preciso, “di lingua greca e di origine
siro-fenicia”. Marco, che € un grande narratore, in pochi versetti, sottolinea che questo € un incontro
tra persone diversissime per genere, per lingua, per provenienza, per ruolo sociale. Non ci sarebbero
motivi per cui queste due vite dovrebbero intrecciarsi: quella del predicatore d’Israele che va in terra
straniera e quella della signora pagana. L'incontro avviene, invece, e sara un incontro decisivo, per
entrambi i protagonisti, proprio in termini di servizio, di diaconia: un servizio che viene reso e
ricevuto. Dico solo alcune cose. |l testo € molto bello e pieno di sfumature e sicuramente non lo
esauriamo nelle poche cose che vi dico.

Perché ci si possa incontrare - fra persone, fra comunita - bisogna invadere lo spazio dell’altro e
accettare di lasciarsi invadere. Gesu entra in una regione che non é la sua, una regione straniera, lo
sanno tutti (un po’ come quando si va al campo), ma anche questa donna straniera - che € una

16



mamma - & una capace di invadere gli spazi dell’altro. Da fuori, arriva fin dentro casa, supera i muri, i
discepoli, tutti quanti e arriva proprio davanti a Gesu. Questa € una cosa bellissima perché & quella
che a noi cristiani - preti e non preti - disturba di piu: il manghell; uno arriva fin dentro e ti chiedi
“Come ha fatto a entrare? Avevamo chiuso tutto...”. Qui il manghell diventa una pagina del Vangelo.
Viene a chiedere. Senza aspettare. Cosi succede al campo. E difficile aspettare quando hai qualcosa
che ti preme. Ecco, il percorso sinodale € anche un percorso di riflessione sui nostri spazi: quelli
chiusi, quelli controllati da noi, quelli protetti da quelli che entrano senza avere il permesso.

Questa donna & una che entra, come tante donne sinte, senza avere il permesso e arriva fin dove
vuole arrivare: ai piedi di Gesu. E il dialogo che ne segue e quello tipico tra un bravo cristiano e una
sinta: Tu mi puoi fare questa cosa... No, non ci riesco... Dobbiamo pensare anche agli altri... Vieni la
prossima volta... Ho fretta...Proprio uguale. E lei ha l'insistenza di chi dice: “Te, mi devi aiutare, ...te
sai aiutarmi”.

Nella versione del vangelo di Matteo, addirittura segue Gesu e i suoi discepoli lungo la strada, tant’e
vero che i discepoli dicono: “Dai, rispondi, guarda che figura ci fa fare...” Non sono stati astuti come i
bravi cristiani che, quando vedono la signora rom che fa I'elemosina davanti alla chiesa..., cambiano
strada. Gesu non sfugge a questo incontro. Tra I'altro Marco sottolinea la questione della lingua: sono
due persone che parlano lingue diverse. La lingua & un tesoro prezioso anche per i Sinti e Rom perché
e identita. Questa lingua, che sembra sempre scomparire, poi riappare, da qualche parte nel mondo,
perché mi diceva la ciora Ninni tanti anni fa: “Quando i Gagi ci avranno tolto anche la lingua, quelli
che vengono per studiarci o quelli che vengono ad abitare in mezzo a noi, e la parleranno come noi,
non ci saremo piu, non saremo piu noi Sinti”.

Si parlano lingue diverse, ma si riesce comunque a dialogare, dice Marco. Si dialoga a partire da un
bisogno. Come tante donne - sinte e rom - la mamma di questo Vangelo non chiede per sé, ma chiede
per sua figlia perché i figli sono il centro della famiglia e tutto ruota attorno a loro. Questa donna
parla di sua figlia e Gesu risponde sullo stesso tono: “Non si prende il pane dei figli per darlo ai
cagnolini”. Ci fa capire che, a volte, nella testa delle persone ci sono dei figli di serie A e dei figli di
serie B. In alcune nostre parrocchie c’e ancora la Comunione separata per i bimbi sinti, “perché se
partono con gli altri...la Messa é lunga...”

Questa figlia € malata. Ancora oggi la malattia € uno dei segni-chiave del nostro cammino in mezzo ai
Sinti e ai Rom. E uno spazio straordinario d’incontro nella fragilita, nella condivisione. Un ambito
fondamentale, a mio parere, di testimonianza e di verifica anche per le nostre comunita. In genere, al
campo si comincia sempre chiedendo come stanno i malati. Andando incontro, andandoli a visitare,
pregando: hanno dei codici molto belli, preghiere attorno al letto dei malati - anche gravi, portati a
casa - condivise con |'intera famiglia. Questo vale non solo per Sinti e Rom, ma anche per tante altre
persone che sono quelle, appunto, non dal quarto banco in avanti, ma quelle proprio che entrano
solo dalla porta della chiesa e stanno la in fondo. L'esperienza della malattia € un’occasione preziosa
all'incontro e al servizio.

Come tutte le donne sinte, questa mamma chiede per sua figlia le briciole, chiede il superfluo, che &
qguello che normalmente le comunita cristiane danno ai Sinti: le sportine della Caritas.

Marco, pero, ci dice che la richiesta della donna, invece, & una provocazione molto piu grande, un
invito ad andare molto oltre la borsina.

La donna chiede un posto nel progetto di vita e di salvezza di Gesu. Vuole sapere che posto hanno lei
e sua figlia - anzi rivendica un posto per lei e sua figlia - nel percorso di vita e di fede di Gesu.
Potremmo dire che questa donna chiama Gesu al servizio: un servizio non voluto, non previsto, non

17



canonico verso persone in-attese, non aspettate, senza criteri, senza meriti se non quello
dell’incontro. Un servizio nascosto, non eclatante: questo miracolo avviene “da lontano”, solo a
partire da un dialogo. Di piu: lei stessa rende a Gesu un servizio, non solo perché gli da I'occasione di
fare del bene, ma perché lo aiuta a capire meglio il suo progetto e il senso del suo cammino nella
storia. Il Vangelo parallelo di Matteo & chiarissimo. Gesu esordisce dicendo: “lo non sono venuto per
gli stranieri. A me interessano solo gli Ebrei”. Da questo incontro Gesu & cambiato: questa donna,
attraverso i suoi atteggiamenti, le sue parole, lo aiuta a riposizionarsi, a capire meglio la sua
vocazione - che & la nostra vocazione di cristiani — che e “I'esserci-per-tutti”.

Lo fa chiedendo a Gesu di ascoltare la voce che si alza dai confini, dai lontani.

Si commentava l'altro giorno in parrocchia questo viaggio del Papa, per cui persone che (in un posto
dove siamo tutti comunita) non sapevamo neppure che esistessero, improvvisamente sono
diventate al centro dell’interesse mondiale. | lontani al centro, gli in-aspettati che diventano
protagonisti. Se devo pensare qual e il ministero che Sinti e Rom possono svolgere nelle nostre
comunita, nelle nostre diocesi, credo che sia esattamente questo: quello di costringerci
costantemente a ridirci chi siamo, perché, e con chi ci siamo. E ce lo dicono non stando al centro ma
stando ai margini. Questa donna, pero, sfonda i confini. Una delle cose piu belle che a me,
personalmente, ha lasciato I'incontro con la comunita degli evangelisti sinti & stata la presenza
significativa, bella - nella liturgia - anche delle donne.

Il testo del Vangelo ci interroga su quanto viviamo il servizio nelle comunita. Se si tratta solo di
incontri tra persone che rimangono lontane o €, appunto, un servizio a vicenda, che insegna, come
questo testo, a lavarsi i piedi gli uni gli altri davvero, nella complementarita. Senza questa donna, il
percorso di GesU salta. E un percorso imperfetto, manca di un tratto essenziale. lo posso dire questo
per la mia vita: in particolare per I'incontro con alcune persone - Sinti e Rom - che hanno cambiato la
mia vita, ma credo che sia vero per ciascuno di noi e sarebbe bello fosse vero anche per le nostre
comunita. Da cristiani siamo chiamati al servizio, all'incontro con l'altro che sia essenzialmente
sguardo d’amore sull’altro, capace di coglierne il bisogno, quello espresso ma anche quello piu vero
che & sempre bisogno di fraternita, di legami, di portare pesi insieme. Se questa & la nostra
vocazione, allora il cammino con il popolo dei Sinti e dei Rom si muove in uno degli spazi che ci fanno
fare esercizio sul servizio.

Filippo e I’Etiope: la testimonianza che non ti aspetti (At 8,26-40)

Lultimo testo parla dell’incontro, ancora una volta, tra persone molto diverse, destinate a non
incontrarsi mai se non ci fosse I'invito dello Spirito a Filippo (un bravo cristiano, un bravo catechista,
un bravo ministro della comunione, un diacono, un bravo evangelizzatore) a mettersi a cercare
qualcuno su una strada deserta in un’ora improbabile. E lungo la strada Filippo, pronto ad annunciare
il Vangelo a chi non lo conosce, trova, invece, qualcuno che sorprendentemente e vicino a Dio.
’'uomo che sta sul carro & un signore straniero, nero, ricco, imperfetto fisicamente: & un eunuco. E
uno che diremmo non ha nessun requisito per fare parte, a pieno titolo, della comunita. Eppure,
Filippo scopre che questa persona sta facendo un suo cammino di fede. Ha delle domande da fare e
da farsi su Dio, sulla Bibbia, sulla sofferenza. Nel racconto degli Atti, Filippo sale sul carro di
quest’uomo e si prende del tempo per leggere insieme a lui la Bibbia. E quel passo della Bibbia in cui
si parla di violenza, di qualcuno che non reagisce alle sevizie e alle cattiverie degli altri. E il passo di
Isaia dove si racconta di qualcuno picchiato, che non apre bocca, non reagisce. E questo signore
etiope chiede a Filippo: “Ma di chi parla?” L'Etiope forse si riconosce — e forse tanti Sinti e tanti Rom si
riconoscerebbero in questa vita attraversata dalla violenza. Ricorda anche le tante situazioni di

18



violenza che vediamo a volte all’interno dei campi e delle famiglie purtroppo, ma anche la violenza di
chi @ maggioritario nei confronti del mondo dei Sinti e dei Rom.

Questa lettura del testo, insieme, apre a tutta una serie di domande che queste due persone si fanno
a vicenda. Anche Filippo da questo incontro rimane un poco spiazzato e impara a condividere del
tempo con questa persona. La sorpresa di Filippo mi ricorda sempre la sorpresa di don Dino, che ha
fondato la nostra Famiglia, quando, ormai ottanta anni fa, mentre era con i giovani nell’oratorio,
qualcuno e andato a dirgli: “C’€ un ammalato nella carovana degli zingari”. E quando lui con un po’ di
paura si avvicina, una donna gli viene incontro e dice: “Venga, padre, siamo cristiani anche noi!”.

E da li comincia il cammino per cui don Dino dice: “Non ho piu potuto lasciare le carovane e la gente
delle carovane”. E stata la stessa sorpresa di quando abbiamo cominciato a vedere al campo gli
Evangelisti: anche i pastori, i sinti evangelisti, ma anche i battezzati evangelisti, con la Bibbia in mano.
Condividono la lettura della Bibbia con noi, ascoltiamo i loro commenti... La sorpresa di vedere
qualcuno, delle famiglie, con cui da anni condividiamo questo cammino, che nella Bibbia cercano il
motivo della sofferenza, della disabilita gravissima di un figlio, del dolore che attraversa la loro vita.

Ecco, c’e una testimonianza - terza parola chiave di oggi - che Filippo pensa di dover rendere e che
invece riceve dall’Etiope, quella di una fede che non e fatta di dogmi, di verita da credere, ma di
incontro con la persona di Gesu, con la sua mitezza, con la sua accoglienza, la sua capacita di
perdono, la sua misericordia. Una signora diceva: “lo I’ho visto e quello sguardo li mi & rimasto dentro
per tutta la vita”. La sua fede era nata e vissuta attorno a quest’unica cosa: “lo I’'ho visto”.
Probabilmente non sapeva tutte le verita della fede cattolica: i comandamenti e il resto...

Questa fede che nasce dall’incontro — dice il libro degli Atti - scardina tutti gli impedimenti. Questo
signore nero, ricco, quando capisce il senso di questo incontro dice: Che cosa mi impedisce di essere
battezzato? E una fede che tira via qualsiasi richiesta di requisiti, di punteggi, di essere adeguati,
inadeguati. L'Etiope adesso non ha piu paura di essere inadeguato perché la misericordia di Gesu, del
Padre c’e anche per lui. E trascina, in un certo senso, Filippo in questo Battesimo al volo, senza
preparazione, senza chiesa, senza tutte le regole. Esattamente come spesso i Sinti e i Rom ci
trascinano dentro a preghiere che sono fuori dai nostri riti. E noi facciamo fatica a volte a lasciarci
trascinare. Siamo noi che liimpediamo, che mettiamo dei paletti.

Questa mattina una signora diceva: “I'Eucarestia & al centro”. E vero, lo sappiamo bene, ma le nostre
eucarestie, i nostri riti sono, adesso, comprensibili? Non solo peri Sinti ei Rom, ma per tutti quelli che
a messa non ci vengono piu. | battezzati non vengono piu a messa. Non capiscono neanche piu come
parliamo a messa. Allora il problema non e togliere I'Eucarestia, ma farla alla misura di tutti, in modo
che la gente si senta a casa e possa dire: “Che cosa mi impedisce allora di fare la comunione con te?”
Siamo noi, a volte, che siamo attaccati ai nostri riti.

Sarebbe bello che il percorso sinodale portasse anche ad una revisione di riti e linguaggi. Ce lo siamo
detti tante volte, ma alla fine...

E la domanda “Che cosa mi impedisce?” anche per me & una domanda pesante se penso al mio, al
nostro cammino con la gente del campo: cosa mi impedisce di trovare un lavoro, cosa mi impedisce
di uscire dal campo, che cosa mi impedisce di avere i documenti, che cosa mi impedisce di scegliere il
mio futuro, che cosa mi impedisce di essere come gli altri? Parlavo con una mamma sinta, giovane
che ha lottato anche contro suo marito, contro la sua famiglia, perché suo figlio che adesso frequenta
la seconda superiore possa continuare a studiare. Mi diceva: io voglio che lui non abbia tutte le
“figure” che ho avuto io nella vita; quindi, deve studiare perché a lui piace. Deve andare avanti. lo ho

19



avuto tante “figure” davanti a me e non voglio che lui abbia gli stessi impedimenti —tanto per usare la
parola del testo di Atti - che ho avuto io.

“Che cosa miimpedisce” & la domanda che capita di ascoltare nelle vite di tanti ragazzi giovani sinti e
rom, che vorrebbero essere, ma non possono. Vite fragilissime, sospese tra mondi diversi, stili
diversi, progetti diversi... Chiedono davvero giovani e adulti che siano capaci di stare accanto a loro.
Allora, se siamo chiamati alla testimonianza, 'ascolto di Atti ci ricorda che essere testimoni,
annunciatori del Vangelo vuol dire stare loro seduti accanto e conoscere la bellezza di un altro che si
fa in la per farti spazio sul suo carro. Ed e quello il tuo posto: stare seduto sullo stesso carro. Essere
testimoni, vuol dire raccontare di un Dio fragile, umiliato, impotente, non violento. Dare
testimonianza vuol dire accogliere la testimonianza dell’altro senza aspettare niente, senza contarsi,
accogliendo i suoi tempi, restando accanto con discrezione, con pazienza, “non - direbbe san Paolo -
da padroni della fede, ma da collaboratori della gioia”. “Se ne ando pieno di gioia” dice il testo di Atti.
Mettendo al centro non la meta, ma il cammino bello che si e fatto insieme.

Chiudo proprio su questo (riprendendo un po’ quello che si diceva all’inizio: la nostra divisione tra
comunita cristiana da una parte e il popolo rom dall’altra), con una immagine che mi sta
accompagnando in questi ultimi due mesi. La condivido con voi perché mi sembra davvero profetica,
e perché ci tocca da vicino come Famiglia dei Servi. La nostra Famiglia aveva una parrocchia,
piccolina, alla periferia di Reggio, la parrocchia dove & nato il nostro fondatore. Ci sono sempre stati
preti della compagnia dei Servi: sono stati parroci, hanno vissuto in canonica, hanno tenuto aperto la
chiesa perché li c’e la tomba del nostro fondatore. Cadono le vocazioni, i preti Servi sono pochi: erano
due e il Vescovo decide che questi devono andare per altri servizi: non sapendo chi verra, si chiudera
la canonica e la chiesa. In realta non e vero perché a Masone, di fianco alla canonica, vive una coppia
di Sinti, il Potti e sua moglie: vivono li da tanto tempo. Hanno figli grandi, sparsi in varie parti d’ltalia.
Quando l'ultimo dei Servi & andato via, nhon abbiamo chiuso: ci sono loro a custodire lo stato della
canonica e della chiesa. Elena, che & la moglie, mi ha detto: “Penso io a tutto: al giardino alla
canonica... perché don Emanuele per me e stato come una mamma e un papa che io non ho piu. Eio
adesso devo tenere dietro a tutta la casa, fuori e dentro”.

E noi, Servi della Chiesa, abbiamo consegnato la canonica e la chiesa in mano ai Sinti.

Penso che questo sia un piccolo segno profetico. Quello che potrebbe essere uno scambio davvero
non piu tra “noi” e “loro”, ma un cammino di fede dentro la stessa comunita, uno stesso percorso
insieme dentro la Storia.

20



“I ROM NEL CUORE DELLA CHIESA”.
Incontro degli operatori pastorali Migrantes, settembre 2023
Villa Campitelli (Frascati)

"Rileggere, attraverso la Parola di Dio, I'esperienza insieme ai Rom e ai Sinti".
Don Daniele Simonazzi.

Ho l'impressione che questo sia un titolo ambizioso... Faccio un po' fatica a starci dentro.
Naturalmente c'e un coinvolgimento della Parola, percio partiremo da quattro testi della Parola di
Dio. Volentieri condivido queste riflessioni non perché le abbiamo capite - almeno io - ma per la gioia
di condividerle. Ecco alcune note in premessa.

Mi rendo conto che il cammino insieme ai Sinti, con questo popolo, — a Reggio abbiamo soprattutto
Sinti per una storia ormai di decenni — € un cammino che o si lascia illuminare dalla Scrittura, dalla
Parola di Dio, oppure diventa faticoso. Gia, si fa fatica... Se non illuminato dalla Parola, rimane un
cammino che rischia di avere due opposti: escludere la Parola di Dio vuol dire, da una parte, rischiare
che il nostro servizio si riduca a un volontariato con prestazioni proprie del volontariato, oppure che
diventi qualcosa di legato alla nostra persona e alle nostre sensibilita.

In questi anni - € dal '79 che abbiamo cominciato a camminare con i Sinti e con i Rom, almeno per
guanto mi riguarda, don Dino Torreggiani, il nostro fondatore, aveva cominciato gia negli anni Trenta
—ho colto che, o noi ritroviamo il senso della Parola di Dio che illumina questo cammino, intendendo
che un cammino lo si fa in due - nei "Discepoli di Emmaus" (Lc24, 13-53) da come il Signore spiega le
Scritture ascoltando le persone, ci viene ricordata questa necessita di evangelizzare ma anche di
essere evangelizzati - oppure rischiamo di cadere nel personalismo o nella dimensione che & quella
appunto del volontariato. Questa & la premessa.

L'altra cosa e che la storia di don Dino, non é stata la storia di chi ha scelto di servire: e stata la storia
di chi e stato scelto per farlo. Servire i Rom e i Sinti non € una scelta: & un essere scelti per farlo. Ne
sono convinto! E non e detto che chi sceglie di servire i Rom e i Sinti vada bene a farlo.

Don Dino ricorda un episodio: € quello di chi, passando per andare a svolgere il suo ministero tra i
bimbi piu poveri Reggio, ha visto una signora che gli ha detto: "Venga padre, siamo cristiani anche
noi". E i ragazzi poveri del suo oratorio hanno visto gente che piangeva attorno a un carro — perché
allora le campine non c'erano — e gli hanno detto: "Li € successo qualcosa, € meglio che lei vada...
C'e differenza tra il servizio e il volontariato. Il volontariato si sceglie di farlo; per il servizio si & sceltj,
per gentile concessione...

Potremmo usare anche un'altraimmagine: quella dei campi o delle micro aree (in diocesi a Reggio ne
abbiamo settanta o ottanta, e quattro o cinque campi sparsi in giro) sono gentile concessione. E
I'immagine della Terra promessa, secondo il testo del libro dei Numeri al capitolo 13.

Uno coglie la sproporzione tra quello che si va a incontrare e quello che siamo noi. C'e questa
necessaria sproporzione per poterne cogliere i frutti. Frutti che suscitano sempre comunione perché
la dimensione dei grappoli &€ talmente grande che uno da solo non riesce a portarli fuori.

Questo € un solco che ho avuto la tentazione di seguire... tanto per dirvi come siamo.

Per quanto riguarda il mio servizio ai Rom e ai Sinti € un continuo tradimento. Tradire, da
"consegnare". Quante volte il servizio ai Sinti e ai Rom ci ha dato dignita. “Un servizio impegnativo il
tuo... Da quanti anni?l...” Ufficialmente dal '79, facendo parte dell'lstituto nostro dei Servi della
Chiesa... Si, & un servizio molto grosso, impegnativo, che costa fatica - a loro! - per avere a che fare

con uno come sono io... Quindi, per il servizio, si & scelti. Una scelta che puo essere fatta anche da chi
21



continuamene, a tutte le ore, viene a manghel (elemosina), a volte ciorel (rubare), perché loro ci
tengono molto alla mia poverta...

Poi c'e un altro disagio che ho provato e proviamo, perché forse siamo |'unica Famiglia religiosa che
ha, all'interno delle proprie Costituzioni, per due volte, I'esplicito riferimento ai nomadi e agli zingari.
Un articolo dice che siamo chiamati al servizio alle categorie pil povere e abbandonate ossia i
carcerati e gli zingari; I'altro fa riferimento ai nomadi come servizio ecclesiale perché i Rom e i Sinti
sono - della Chiesa - i figli e le figlie. Ma c'e questo accostamento che, secondo me, ha qualcosa di
“bacato” perché quando si parla dei Servi della Chiesa si dice: "sono coloro che si occupano degli
zingari e dei carcerati". A volte le due cose coincidono, perché faccio il cappellano da 33 anni in
carcere e ci sono Rom e Sinti: sono membri della comunita cristiana che presiedo in carcere, ma sono
due cose totalmente diverse. E, per loro, difficilmente ci ricordiamo che le persone non sono i loro
reati.

| Sinti sono, a tutti gli effetti, membri di un popolo, cui, ad esempio, dell'integrazione non importa
niente; non ho mai visto un Sinto che, al centro del suo argomentare, metta: "lo mi voglio integrare".
Per cui l'altro aspetto, appunto, € questo: i Rom e i Sinti, in questi anni, hanno maturato l'idea, pil o
meno esplicita, che sono un popolo, una etnia. Noi diamo un mandato, nella nostra diocesi, a
missionari che vanno in India, in Madagascar, in Brasile, in Albania, eccetera... Per il popolo dei Sinti e
dei Rom non c'e alcun mandato!

Quando noi smettiamo di essere affidabili per i Gagi, quando non ci interpellano pil per referenze sui
Sinti, allora vuol dire che il nostro servizio comincia a funzionare: “E inutile che parli con don Daniele
perché sai gia come la pensa sui Rom, sui Sinti". C'e@ un signore della mia parrocchia che dice, in
dialetto: Al sara anca un brev pret, ma al vol trop bein ai sengher, "Sara anche un bravo prete, ma
vuol troppo bene agli zingari". (Magari fosse vero!)

Concludo la premessa entrando piu nel merito: la nostra storia e la storia della nostra Famiglia non
nasce da una scelta pastorale; c'erano molti Sinti e il cammino, fra loro, di don Dino & cominciato
come vi ho detto. Ma & proseguito, in concreto, perché don Alberto Altana - che ha fondato I'Istituto
con don Dino - (era avvocato, tra le altre cose) ha trovato un codicillo nel Codice Civile che dice:
"Ognuno ha diritto di risiedere dove ha un centro di interesse". A Reggio c'erano tre, quattro
fabbriche di giostre: allora il centro d'interesse dei Sinti erano le giostre. | Sinti si stabilivano in attesa
che venissero pronte le giostre. Cosi ha convinto il Comune a dare la residenza ai Sinti. A casa nostra,
da quell'epoca, siamo negli anni '50, abbiamo la residenza anagrafica di tanti Sinti. Perché? Perché
bisogna saper leggere "i segni dei tempi", cioe ci vuole qualcuno che dica: "Cosa sta succedendo?".

Facciamo un passo avanti. Succedeva, e succede talvolta, che ci chiamino a rendere testimonianza di
quello che noi, da povera gente, viviamo. Chiedono: "Vieni a parlarci del carcere...". Naturalmente
faccio tutto tranne che parlare del carcere. Dal '95 camminiamo con le ragazze sulla strada e, se e
questo che ci chiedono, ci guardiamo bene dal parlare della strada... Poi ci dicono: "Vieni a parlarci
anche degli zingari". Solitamente, per quello che vi dicevo, noi partiamo da un brano della Scrittura:
ad esempio, se riguarda i carcerati, da Matteo 25: "Carcerato, siete venuti a visitarmi..." o Pietro e
I'angelo in Atti 12; per le ragazze di strada, dall'adultera, dall'uccisione di Giovanni Battista, ecc.

C'é stato un periodo in cui, quando ci chiamavano a rendere testimonianza per quanto riguarda i Sinti
(a parte il fatto che chiamare qualcuno a parlare di qualcun altro € sempre una questione un po'
complicata: ai poveri non serve parlare di loro...), io non trovavo un testo della Scrittura in

22



riferimento ai Sinti stessi. Allora, o la Scrittura non ne parla - e sarebbe il testimone pil accreditato -
oppure c'é qualcosa che io non ho - non abbiamo — capito. Questa ¢ la seconda ipotesi.

Ecco perché, a un certo punto, mi sono interrogato su questa intuizione diabolica del Nazismo che,
tra tanti, perseguita solo due popoli: i Sinti, i Rom e il popolo ebraico.

(Veramente questa persecuzione non I'hanno inventata i nazisti perché, ad esempio, ci sono certe
grida, lungo i secoli, il primo documento & del 1422 a Bologna... - che dicono che anche la Chiesa ha
identificato Sinti ed Ebrei come persone da cui guardarsi).

Allora c'e un legame molto stretto tra il popolo ebraico e i Sinti e i Rom.

Non perché Hitler sia stato un genio, se non del male, ma perché ha capito che c'é un legame tra i
Sinti, i Rom e il popolo ebraico.

Ci sono alcuni aspetti che divergono: ad esempio, gli Ebrei hanno messo per iscritto la loro storia; i
Rom e i Sinti non I'hanno ancora fatto.

C'e il Porrajmos, il "grande divoramento", con cui, molto tardi, hanno denominato la persecuzione e
lo sterminio subito. A Birkenau, nel campo di sterminio, dopo I'ordine di trasferimento, li hanno
lasciati e fatti rientrare nelle baracche come famiglie, a differenza degli Ebrei, perché, quando hanno
voluto dividerli, si sono armati in qualche modo, con coltelli, leve di ferro, pietre.

Quindi dobbiamo stare attenti perché il popolo dei Rom e dei Sinti e legato al popolo della Promessal!
E se non comprendiamo questo - dei Rom e dei Sinti - non comprendiamo neanche il mistero di tutti
gli altri popoli. Se non comprendiamo il senso del legame tra Dio e il suo popolo, rischiamo di perdere
di vista anche la verita di questo popolo, di questa etnia che continua ad essere popolo in cammino,
che continua ad essere nomade, che non ha una terra da individuare per cacciare quelli che vi
abitano e magari diventare lui stesso da perseguitato a persecutore come stanno facendo gli Ebrei
con i Palestinesi.

Allora, qual e il testo che noi possiamo fare nostro per cogliere la vicenda di questo popolo? La
risposta e: tutta la Bibbia! La Scrittura attesta un legame, vissuto nei secoli, tra Dio — che ha voluto
fortemente questa alleanza, questo legame — e il suo popolo. E uno capisce, intuisce di che popolo
stiamo parlando: naturalmente dei Rom e dei Sinti, che non sono semplicemente i discendenti di
Caino perché suonano, perché stanno sotto le tende, perché lavorano il rame... La grande
considerazione che dobbiamo avere per la Scrittura € la grande considerazione che dobbiamo avere
per il popolo dei Rom e dei Sinti. Perché? Perché il documento che attesta questa volonta di
un'alleanza di Dio con il suo Popolo & la Scrittura.

Ci sono due o tre testi, cui accenno solamente per non tediarvi troppo.

Il primo & la Vocazione di Abramo (Gen 12, 1-3): “Il Signore disse ad Abram: «Vattene dalla tua terra,
dalla tua parentela e dalla casa di tuo padre, verso la terra che io ti mostrero, cosi che io faccia di te
una grande nazione e ti benedica, e faccia grande il tuo nome e tu possa essere una benedizione.
Benediro coloro che ti benediranno e malediro chi ti maledira, e in te acquisteranno benedizione tutte
le tribu della terra»". Vattene dalla tua terra, Ur dei Caldei... Verrebbe da dire ad Abramo: Credevi di
aver fatto un grande viaggio? Dopo di te partira un popolo da ben piu lontano da dove sei partito tu!
E c'e questa parola terribile: "Vattene". Questa e la parola che continuamente i Sinti e i Rom si
sentono dire. "Vattene, vai lontano". Mi ricordo che con un amico, il fratello di Stefano, don Claudio,
andavamo a trovare i nomadi che avevamo conosciuto lungo il Secchia, sul Panaro, in provincia di
Modena, dove avevano le tende. Portavamo sempre con noi una chiave del 10 perché smontavamo i
cartelli dove era scritto "Divieto di sosta ai nomadi". Li abbiamo tenuti questi otto, dieci cartelli con
scritte le sanzioni del Codice penale per chi lismontava. Allora non c'erano le telecamere... Cosi come
abbiamo tenuto le foto degli sgomberi...

23



Ma la cosa interessante & un'altra: questa parola "Vattene", I'ha pronunciata il Signore. E come
guando nella Scrittura, nei racconti della Passione, trovate la parola "consegnare", dove la prima
consegna, nei vangeli della Passione, soprattutto in Matteo, non & quella di Giuda alle guardie.
Mancano tre giorni a Pasqua e, dice il Signore: “Il Figlio dell'uvomo sta per essere consegnato"... (Mt

17,22).
E questa "consegna" & quella del Padre
Questo che cosa vuol dire? Vuol dire che per il popolo di Dio — il popolo degli Ebrei, i Sinti ei Rom —

non c'e nessuna condizione, per quanto di sofferenza, di prova... che non sia inserita in un disegno, in
un piano di Dio.

"Vattene...". Tutti coloro che cacciano i Rom e i Sinti devono sapere che non sono loro i padroni della
vita dei Rom e dei Sinti, ma che c'é Chi, prima di loro, ha chiesto a questo popolo di andarsene, non
perché indesiderati, ma perché depositari di una promessa.

Pensate com'e il nostro servizio quando incontriamo un Rom o un Sinto: membro di un popolo, che,
nella sua vicenda, & stato preceduto dall'azione di Dio. Chiamato a una terra. Quando? E ancora di la
da venire la loro terra.

Hanno messo giusto nella bandiera il verde, I'azzurro, la ruota - rossa, oltretutto - con tutti i
riferimenti alla bandiera dell'India, da cui provengono. Rispetta (certo, anche da un punto di vista
etico, sociologico...) il popolo dei Rom e dei Sinti perché c'e un mistero insito in questo popolo, in
ognuno di loro. Nella loro storia, leggi la storia di un Dio che li ha scelti!

E c'e il coniugare continuamente questa parola che ¢ la parola "benedizione".

E se noi coniughiamo le parole... Provate a pensare quando il Signore dice: "lo ti benediro e faro di te
una grande nazione...".

"Faro di te una grande nazione". Primo frutto della benedizione.

Poi Dio si rivolge a questo popolo e li investe di una vocazione: "Perché tu possa essere una
benedizione". Perché la tua vita esprima che il Signore € dono per tutti e che ce n'é per tutti, grazie a
te. Quando i campi erano campi, all'ora di cena, verso le cinque e mezzo o sei, perché giustamente i
Sinti e i Rom mangiano quando hanno fame..., da una campina all'altra giravano le pentole in segno
di condivisione, di benedizione.

"Perché tu possa essere una benedizione". Pensate!

La Chiesa dei Sinti e dei Rom come vive questa consapevolezza di essere una benedizione? Come loro
ci interpellano sul fatto che essere cristiani sostanzialmente vuol dire accogliere cio che Dio ¢, nel
modo in cui dice di sé?

Bellissimo!

"lo benediro coloro che ti benediranno".

Sei partecipe della vita di Dio perché sei partecipe della loro vita, sei partecipe della loro storia. Sei
amato perché loro sono amati. Il tuo essere amato dipende dalla volonta con cui fai tua la loro
condizione di amati.

Se loro non sono consapevoli di questo - a maggior ragione! - perché non c'e profeta piu vero di
coloro che sono quello che sono e non hanno la consapevolezza di esserlo. | poveri sono cosi!

Non abbiamo piu profeti per il fatto che coloro che consideravamo tali sono morti? No, li abbiamo.
Sono i poveri. A loro Dio continua a parlare. Sei sicuro? Si, perché loro non ne hanno la
consapevolezza.

La vita dei Rom e dei Sinti e la vita di un popolo profetico, benedetto dal Signore, per cui tu sei
partecipe della benedizione se ti rendi conto che Dio ti benedice nella loro vicenda.

24



Per un certo periodo abbiamo avuto le campine vicino a casa nostra, quando sono tornati al Campo,
Giorgio, il diacono, dopo la Messa, disse: "Attenti, voi siete contenti perché loro se ne vanno, ma con
loro se ne va una delle possibilita migliori per convertirci".

E poi c'e una cosa bella, che mi piace molto, quando dice: "Coloro che ti malediranno, io malediro".
Non sarai tu a maledire!

Com'e che di fronte alle prove di forza nei loro confronti non c'e nessun attacco ostile da parte loro?
Veniva ricordato dal diacono, nella preghiera, che sono un popolo che non ha mai dichiarato guerra.
Non hanno un esercito.

Gesu e stato un disarmato. | Sinti e i Rom sono dei disarmati. Magari le armi le usano tra di loro per
risolvere una questione, quando si trovano a dirimere certe vicende, se non sono riusciti a
riconciliarsi...

E poi c'e anche un'altra cosa, che mi preme: mi sembra che noi parliamo spesso d'inculturazione.
Sull'inculturazione c'e tutta una letteratura, perd, mi sembra, a questo punto, che se c'e un popolo
inculturato questo sia il popolo dei Sinti e dei Rom perché la loro storia, a cominciare dalla loro
lingua, parla dell'assunzione progressiva di tutti quei popoli che hanno incontrato nel loro cammino.
Per questo un medico dei nostri, un medico di base, che & anche il medico del Campo, diceva che
riesce a farsi capire dai Pakistani, suoi pazienti pure loro, perché conosce il sinto.

Allora mi chiedo: qual & il cammino d'inculturazione, ad esempio del popolo degli Ebrei? Non &
sempre un cammino semplice perché, anche loro, gli Ebrei, hanno assunto, ad esempio, i riti dei
Cananei, hanno corso il rischio di fare sacrifici umani...

Poi c'e un secondo gruppo di testi della Scrittura.

Ci sono, nella Scrittura, tre Salmi: 78, 105, 106 in cui la storia del popolo di Dio viene descritta e gia
guesto, capite, € una cosa seria. |l nostro vivere, il nostro chiedere il permesso di accostarci per
gentile concessione a loro..., quante volte questo partire dal loro ascolto & diventato preghiera?
Quante volte abbiamo reso grazie a Dio?

Non c'é un Prefazio che renda grazie al Padre perché & una cosa buona e giusta quello che abbiamo
colto essere la sua opera in mezzo ai Rom e ai Sinti.

Siccome non c'e rendimento di grazie senza il motivo per cui si rende grazie: Padre, € veramente cosa
buona e giusta, nostro dovere e fonte di salvezza rendere grazie...

Quando mi capita di presiedere i funerali - al mattino presto, sei, sei e mezzo, con quelli che sono
reduci dalla veglia notturna, con quelli che si alzano...- chiedo: "Per che cosa tu vuoi rendere grazie al
Signore o u Deval per Bryan?" (Un dramma: Bryan, vent'anni, si € impiccato...) | suoi amici... "Provate
a fare cosi: Rendete grazie a u Deval per Bryan..."

Come la condizione del cammino con il popolo dei Rom e dei Sinti innerva quello che & il senso di cio
che e pit importante nella tua vita, cioe la tua preghiera? Come ne parli al Padre, a u Deval? Ti &€ mai
capitato nella tua preghiera di usare termini in sinto, in romani?

Come si dice Dio in sinto — chiedo ai bimbi che ormai non lo sanno piu... | grandi si: u Deval, il Dio.
Dire il Dio vuol dire che non c'& nessun altro Dio. E |la professione di fede in un Dio che non ammette
la presenza di altri dei. Durante i battesimi, noi leggiamo sempre il Vangelo di Marco: “Amerai il
Signore, Dio tuo, con tutto il tuo cuore, con tutta la tua anima, con tutta la tua mente...” Qualcuno
aggiunge "le forze". Questo i Sinti lo capiscono al volo: il Dio.

Questo entra nella tua vita, quindi entra nella tua preghiera.

Questi Salmi di che cosa parlano? Parlano di questo legame — noi ora non ci fermiamo altrimenti
dovremmo leggerli tutti tre i Salmi: 78, 105, 106. Voi li leggete e vedete che nella preghiera entra

25



anche l'infedelta di questo popolo, la loro fatica, la loro miseria, il loro essere infedeli nel rapporto
con Dio. Tutte cose che possiamo dire anche dei Rom e dei Sinti.

Pero la Scrittura - se attingiamo con fede ad essa - ci dice che questa Storia si fa preghiera:
“Nell'angoscia gridarono al Signore ed Egli li libero dalle loro angustie...” E c'€ una descrizione
minuziosa dell'infedelta di questo popolo, del Suo popolo, che € la descrizione minuziosa delle
nostre infedelta. Questo non perché si inizi un processo di beatificazione del popolo dei Rom e dei
Sinti. Lo sappiamo perfettamente che cosa succede. Oltretutto quello che sta succedendo nello
sfaldamento... Non ci sono piu quelle figure, come prima, le quali, ad esempio, facevano fare la pace,
facendo la spola da un punto all'altro e chiedendo agli offesi di stabilire la condizione per perdonare,
chiedendo ai genitori di chi aveva offeso di essere loro, presso il loro figlio, a svolgere un'azione
educativa, fosse pure quello di farlo mettere in ginocchio, dandogli due sberle davanti a tutti. E i si
risolveva.

Se uno rilegge questi testi, questa e la memoria dei Sinti. Non hanno bisogno di scrivere la loro storia.
E gia scritta. Anche leggendo questi salmi, dobbiamo stare attenti perché non tutti i salmi parlano alla
stessa maniera. Perché? Ad esempio, ce n’e@ uno che racconta la storia d'Israele a partire dalle loro
infedelta; ce n'é un altro che descrive la storia di questo popolo a partire dalla fedelta di Dio e questi
diventano una preghiera.

E una cosa meravigliosa. Una cosa bellissima. E tu come preghi questi salmi?

"Con tutto questo continuarono a peccare". E noi li aspettiamo al varco per dimostrare... Cosa
dimostri?! "Ha dato prova..." Questi salmi...

Ho la tentazione di leggerne qualche pezzo...

Uno entra nel merito e capisce che la Scrittura, che & il Libro di una alleanza - ed € molto grosso
perché questa alleanza dura da secoli - parlando della fedelta di Dio, parla della infedelta nostra. Ma
e bellissimo. Perché? Perché non umilia i Sinti e i Rom parlando dei loro limiti. Parla dei loro limiti nel
momento in cui questi salmi attestano la fedelta di Dio. E come uno che s'innamora e dice alla
persona che ama: Mi chiedo come ho fatto io a vivere senza di te fino a questo punto.

Non ti senti umiliato perché non I'hai conosciuta prima, ma, adesso che I'hai conosciuta..., rileggi la
tua storia e non hai piu paura di rileggerla. Perché? Perché hai trovato chi ti ama.

Cosi la sposa del Cantico: "Bruna sono, ma bella..."

Le donne sinte venivano identificate per la loro carnagione scura...: la sposa del Cantico,
sicuramente! Non ¢ l'ideale della bellezza pero € la tua sposa.

I Rom e i Sintinon sono l'ideale della bellezza, pero, sono il tuo popolo perché fanno di te la tua storia,
che & una storia di peccato, ma soprattutto e storia della salvezza di Dio.

Alimentano la tua preghiera, alimentano la tua storia.

Ed € un continuo di vicende, di storie, di condivisioni...

E ci sono dei momenti nella vita dei Rom e dei Sinti in cui vivono questo legame profondo tra loro
stessi: la malattia di qualcuno, lo spostarsi, la morte di qualcun altro... Il funerale & un momento
identitario: a Carpi, a volte, abbiamo fatto funerali con centinaia, migliaia di persone.

Questi Salmi sono bellissimi: se avete tempo, andate a rileggerli alla luce di queste storie perché la
Scrittura cresce con chi la legge. Perché questo Libro parla di loro.

L'ultimo brano, che per me e stato illuminante: & il racconto delle origini di Gesu, che comincia con

Abramo... Ho provato a capire questo testo andando al Campo. Per quanto mi riguarda, si va al
Campo, si va nelle micro aree, non si guarda |'orologio, si sta li, naturalmente si deve prende il caffe

26



(sono sempre tre o quattro...) e tu dici: "Hai saputo di questo...". "Si perché questo & figlio di
guest'altro perché questo qui poi & arrivato a sposare una sinta..."

Uno allora capisce il Vangelo della genealogia.

Di solito, noi, in Avvento o durante le feste di Natale, leggiamo sempre questo testo..., ma chi e
Zorobabele, chi € Mattan...? Tutti questi nomi noti e meno noti...

Cosa hanno fatto tutti questi personaggi? Hanno fatto catechismo? Hanno studiato teologia? Hanno
fatto un corso per incontrare Rom e Sinti? Tutte cose buone...

Cosa hanno fatto? Hanno fatto due cose: sono stati generati e hanno generato. Noi sappiamo quanto
e importante, per i Sinti, generare e quanto & importante il legame con le persone piu anziane e piu
vecchie. Ricordo la Cicina, che mi ha regalato I'anello nuziale di suo marito, che gliene aveva fatte
passare di tutti i colori... fino ad insidiare i suoi nipoti quando era ubriaco. Quando & morto non ha
voluto buttare I'anello: "Prendilo tu, mettilo tu cosi non ti dimentichi piu di noi"

Questi termini "generare" nel senso di "generare noi" e di "essere generati" non li coniughiamo piu
nelle nostre comunita cristiane.

Generato alla fede. "Sono io che ti ho generato" dira Paolo.

E se noi coniugassimo nel nostro servizio questi due verbi? Da loro sei generato e sei tu che li generi.
lo ho dei Sinti che mi sono stati padri. Il Chavon, per esempio, mi & stato padre. Il Ciaci. Mi sono stati
padri.

Te lo sei scelto il papa? No, ti ha generato. Tu devi generare. Tua mamma? Mia mamma & una sinta.
Vive al campo.

Attenti! L'obbedienza dovuta a chi ti genera. A chi ti ha dato alla luce. Alla luce! Pensate...

Ma, secondo me, € cosi anche per chi, tra di noi, ha incontrato tra i Sinti qualcuno che gli ha fatto da
padre, che da lui e stato "generato"...

Se hai questa consapevolezza di essere stato generato, bisogna che tu sappia anche dov'e tuo padre.
"Ma adesso dov'e Chavon?

E il tuo grembo, allora, & un grembo sterile?

Sei stato generato? Genera!

Le nostre Regole dei Servi della Chiesa dicono: “Perché sono suoi questi figli".

Fino a che la Chiesa non considera suoi figli e figlie i Sinti e i Rom & una Chiesa sterile, acida.

"Eh, poi, se diamo la residenza ai Rom e Sinti, dopo come facciamo a mandarli via?" Come a dire:
Come facciamo a mandare via i topi!

Cosa dici?! Come facciamo a "non" mandarli via. E questa la prospettiva del Vangelo.

E tutto questo lo si gioca in due parole: generare nella consapevolezza di essere stati generati.

E i Sinti generano. E se tu non generi, non hai capito molto...

Ma se tu non generi, di chi sei padre? E dove li hai i tuoi figli?

Accenno solamente l'ultima cosa: la presenza di queste quattro donne nel Libro della Genealogia,
pensate a Tamar, Rut, Raab e Betsabea. La vicenda di Tamar (Gen 38, 1): tipica dei Sinti! Per difendere
il suo diritto, si finge prostituta e, accusata, mostra al suocero gli oggetti da lui avuti in pegno. Non mi
hai voluta come sposa di tuo figlio? Ti sei messo con me perché volevi stare con una prostituta? Ecco
a chi appartengono questi oggetti... Incinta, Tamar partorisce due gemelli...

Pensate alle parole che Rut pronuncia (Rut 3,1-5). Potevamo partire solo da questo...: “ll tuo popolo
sara il mio popolo, il tuo Dio sara il mio Dio. Dove tu andrai, io andro. Dove ti fermerai, mi fermero io".
Lo dice Rut a sua suocera Noemi. Non hanno fatto cosi i Rom? Non si sono salvati perché hanno fatto
propria, in molti casi, la cultura del popolo, in cui si sono fermati, senza perdere la loro identita?

27



Pensate alle vicende di Raab (Giosué 2,1), prostituta cananea, alle mura di Gerico, in un luogo
periferico, che aveva a cuore la sua famiglia, risparmiata per mezzo di un filo scarlatto. Agli uomini
d'Israele chiede benevolenza per la casa di suo padre al momento della conquista della citta: le viene
detto di appendere alla finestra il cordone scarlatto come riconoscimento Ai Sinti non preme il
legame con tutti i Sinti, ma con il loro gruppo famigliare. Sono divisi anche fra di loro, lo sapete meglio
di me. Si vede ai funerali: alcune famiglie non ci sono.

Da ultima tutta la vicenda di Betsabea (2Samuele,11). Uria, suo marito, I'lttita, mette in risalto
I'inadeguatezza di Davide. Non solo, ma anche la sua codardia, lui... ['unto del Signore.

Cio che egli ha fatto, anche per i Sinti e i Rom, & una delle cose peggiori che una persona possa fare.
Tante volte sono proprio coloro che non consideriamo a dovere, gli Hittiti di oggi, che ci richiamano
non solo alle nostre mancanze, ma anche alla via da seguire. Inoltre, come Betsabea, molte donne
Romni o Sinte, vivono una condizione che spesso e quella dell'essere presi.

Bene, queste quattro donne, presenti alla genealogia di Gesu, essenziali perché essa possa giungere
al Cristo, incarnano anche aspetti essenziali della vita dei Rom e dei Sinti, fondamentali anche per il
cammino sinodale della nostra Chiesa.

E dopo tutto questo: "Giacobbe genero Giuseppe, lo sposo di Maria, dalla quale e nato Gesu,
chiamato il Cristo" (Mt 1,16).

Se noi togliamo anche solo il nome di un Rom dalla genealogia, la genealogia si ferma e a Gesu non ci
si arriva. E con questo io penso che debbano fare i conti anche loro, nel senso che o si fa dei due -
Rom/Sinti e Gagi o Gagé - un popolo solo o difficilmente si rende visibile il volto di Cristo. Alle volte mi
chiedo: Dio non fa sconti a questo popolo. Non gli fa sconti... Penso che la strada possa essere questa.

28



Immagine di copertina: Malgorzata Mirga-Tas, Titolo da definire (dettaglio), 2025,
tessuto, acrilico su tela.
Reggio Emilia, Collezione Maramotti | 12 ottobre 2025 - 8 febbraio 2026

Dopo aver rappresentato la Polonia alla 59° Biennale Arte di Venezia nel 2022, nel maestoso
progetto dal titolo Re-enchanting the World, 1'artista rom polacca Malgorzata Mirga-
Tas (nata a Zakopane, Polonia, nel 1978) torna in Italia con The Big Dipper Will Foretell the
Future of the Roma [Il Grande Carro predira il futuro dei rom], mostra originale concepita
per la Collezione Maramotti a partire dalla raccolta di immagini, racconti e documenti
relativi alla storia rom e sinta italiana.

Attingendo da vecchie fotografie e album di famiglia, da testimonianze orali e
conversazioni, da libri e fonti d’archivio, Mirga-Tas ha intrecciato alla propria articolata
narrazione del popolo rom vite e figure della comunita sinta di Reggio Emilia, con cui ha
potuto esperire significativi momenti di incontro, conoscenza e collaborazione.

29



