
1

VATTENE DALLA TUA TERRA…

così che io faccia di te una grande nazione
e Ɵ benedica

… e tu possa essere una benedizione.

Tracce per un cammino con il popolo dei SinƟ e dei Rom



2



3

Introduzione alla leƩura

I  Sinti  e  i  Rom  sono  un  popolo  e,  come  tutti  i  popoli,  chiamati  alla
salvezza.

La loro presenza fra noi, in Italia, risale al 1400 (stando ai primi documenti
scritti).

In particolare a Reggio Emilia, nella nostra diocesi,  pastoralmente ci si  è
“accorti” di loro a partire dal ministero pastorale di don Dino Torreggiani
(fondatore dei Servi e delle Serve della Chiesa) e successivamente dai membri
della  sua famiglia  religiosa.  Negli  ultimi  anni,  per  motivi  diversi,  questa
attenzione è andata scemando. 

Come piccola realtà diocesana che prova a camminare con questo popolo
abbiamo pensato di invitarti a pregare per questo servizio: condividere con
Sinti e Rom l’amore che il Signore ha per essi. Non sappiamo ancora quale
percorso siamo chiamati a fare, ma lo faremo insieme; in comunione con la
nostra Chiesa e in particolare con il Vescovo.

Dedichiamo la nostra preghiera al discernimento lasciando che sia lo Spirito a
guidarci. 

Offriamo alla  tua lettura e  meditazione una piccola raccolta  di  recenti  e
significativi momenti di comunione su questo tema pensando che possano
sostenerci nel cammino di approfondimento, conoscenza e conversione.

Buona Preghiera, nel Signore.

don daniele 

 LEONE XIV AI PARTECIPANTI AL GIUBILEO DEI ROM, SINTI E CAMINANTI. 18 ottobre 2025.
 Card. DOMENICO BATTAGLIA (Arcivescovo di Napoli): MIO PADRE E MIA MADRE ERANO

ARAMEI ERRANTI (Dt 26,5).
 GIOVANNA  BONDAVALLI  (Istituto  Servi  della  Chiesa):  COMUNIONE,  SERVIZIO  E

TESTIMONIANZA. settembre 2024. 



4

 Don DANIELE SIMONAZZI: RILEGGERE, ATTRAVERSO LA PAROLA DI DIO, L'ESPERIENZA
INSIEME AI ROM E AI SINTI. settembre 2023

INCONTRO "LA SPERANZA È ITINERANTE - MIO PADRE E MIA MADRE ERANO ARAMEI ERRANTI"
(Cfr: DT 26,5)

DISCORSO DEL SANTO PADRE LEONE XIV AI PARTECIPANTI AL GIUBILEO
DEI ROM, SINTI E CAMINANTI

Aula Paolo VI
Sabato, 18 oƩobre 2025

 

Cari fratelli e sorelle Rom, SinƟ e CaminanƟ, benvenuƟ!
O Del si tumentsa! Il Signore sia con voi!

Siete venuƟ a Roma da tuƩe le parƟ d’Europa – alcuni anche da fuori Europa – come pellegrini di
speranza in questo Giubileo. Con la vostra presenza ci ricordate che “la speranza è iƟnerante” [1] – il
Ɵtolo del nostro incontro –; e oggi ci senƟamo tuƫ rimessi in cammino dal dono che portate con voi
al Papa: la vostra fede forte, la speranza incrollabile in Dio solo, la solida fiducia che non cede alle
faƟche di una vita spesso ai margini della società.

Che la pace di Cristo sia nei vostri cuori, fratelli e sorelle Rom, SinƟ e CaminanƟ! E la pace sia anche
nei cuori dei tanƟ operatori pastorali che sono qui presenƟ e instancabilmente camminano con voi.
La celebrazione giubilare odierna cade sessant’anni dopo lo storico primo incontro mondiale che
Papa San Paolo VI ebbe con le vostre comunità, a Pomezia, il 26 seƩembre 1965. Quasi tesƟmone di
quell’evento vi è qui oggi la statua della Madonna, che lo stesso Pontefice incoronò quale “Regina dei
Rom, SinƟ e CaminanƟ”. In quesƟ sessant’anni gli incontri con i miei Predecessori si sono succeduƟ
sempre più frequentemente, in diversi contesƟ, segno di un dialogo vivo e della cura pastorale
speciale per voi, «porzione predileƩa del popolo pellegrinante di Dio». [2] Sì, Dio Padre vi ama e vi
benedice, e anche la Chiesa vi ama e vi benedice.

Voi potete essere tesƟmoni vivenƟ della centralità di queste tre cose: confidare solo in Dio, non
aƩaccarsi ad alcun bene mondano, mostrare una fede esemplare in opere e parole. Non è scontato
vivere così. Si impara, accogliendo la benedizione di Dio e lasciando che operi al cambiamento del
nostro cuore. «Il cuore della Chiesa, per sua stessa natura, è solidale con coloro che sono poveri,
esclusi ed emarginaƟ, con quanƟ sono consideraƟ uno “scarto” della società. […] Si trova nel cuore di
ognuno dei fedeli l’esigenza di ascoltare quel grido che deriva dalla stessa opera liberatrice della
grazia in ciascuno di noi,  per cui non si traƩa di una missione riservata solo ad alcuni» (Esort.
ap. Dilexi te, 111).

Per quasi mille anni siete staƟ pellegrini e nomadi in un contesto che, progressivamente, ha costruito
modelli di sviluppo rivelaƟsi per molƟ aspeƫ ingiusƟ e insostenibili. Per questo le società cosiddeƩe
“progredite” vi hanno puntualmente scartato, meƩendovi sempre ai margini: ai margini delle ciƩà, ai
margini dei diriƫ, ai margini dell’educazione e della cultura. Eppure, proprio il modello di società che
vi ha marginalizzato e reso iƟneranƟ senza pace e senza accoglienza – prima nelle carovane stagionali



5

poi negli accampamenƟ situaƟ nelle periferie delle ciƩà, dove talora vivete ancora senza corrente
eleƩrica e acqua – è quello che ha creato nell’ulƟmo secolo le più grandi ingiusƟzie sociali a livello
globale: enormi disuguaglianze economiche tra persone e popoli, crisi finanziarie senza precedenƟ,
disastri ambientali, guerre.
Ma noi, nella fede in Gesù Cristo, sappiamo che «la pietra che i costruƩori hanno scartata è diventata
testata d’angolo» (Mt 21,42), e dunque sempre più ci rafforziamo nell’idea che proprio i valori che i
poveri portano avanƟ con grande dignità e orgoglio sono quelli a cui tuƫ dobbiamo guardare per
cambiare  roƩa.  La  vostra  presenza  nelle  periferie  dell’Occidente  è  infaƫ un  segno  a  cui  fare
riferimento in ordine all’eliminazione di  molte  struƩure di  peccato,  per  il  bene e  il  progresso
dell’umanità verso una convivenza più pacifica e più giusta, in armonia con Dio, col creato e con gli
altri. Papa BenedeƩo XVI, quando vi incontrò nel 2011, vi disse che «siete un popolo che nei secoli
passaƟ non ha vissuto ideologie nazionaliste, non ha aspirato a possedere una terra o a dominare
altre genƟ». [3] Anche oggi liberatevi da ogni tentazione di possesso, da ogni ingiusto aƩaccamento
alle cose, per restare iƟneranƟ nello Spirito, poveri di spirito, e per questo beaƟ. «Le etnie che hanno
sviluppato un tesoro culturale stando legate alla natura, con forte senso comunitario, avvertono con
facilità le nostre ombre, che noi non riconosciamo in mezzo al preteso progresso». [4] Dunque, oggi
vi  esorto:  non scoraggiatevi!  Essendo più vicini  alla condizione di  Cristo povero e umiliato, voi
ricordate all’umanità quale è il «paradigma della vita crisƟana». [5] Vi incoraggio a credere nella
bellezza  salvifica  che  la  vostra  cultura  e  la  vostra  situazione  iƟnerante  portano  con  sé. Papa
Francesco, nel 2019, vi ha rivolto un appello accorato: «Vi chiedo, per favore, il cuore più grande, più
largo ancora: niente rancore. E andare avanƟ con la dignità: la dignità della famiglia, la dignità del
lavoro, la dignità di guadagnarsi il pane di ogni giorno – è questo che Ɵ fa andare avanƟ – e la dignità
della  preghiera». [6] La dignità  del  lavoro e  la  dignità  della  preghiera siano la  vostra  forza  per
rompere i muri della diffidenza e della paura. Quanto ho appena deƩo mi pare evidenzi una vera e
propria missione che avete nella Chiesa. Già Papa BenedeƩo XVI aveva soƩolineato che «anche voi
siete chiamaƟ a partecipare aƫvamente alla missione evangelizzatrice della Chiesa». [7]

E ancora più recentemente, Papa Francesco, incontrandovi nel giugno 2019 a Blaj, in Romania, vi ha
spronato: «Voi come popolo avete un ruolo da protagonista da assumere e non dovete avere paura
di condividere e offrire quelle specifiche caraƩerisƟche che vi cosƟtuiscono e che segnano il vostro
cammino, e delle quali  abbiamo tanto bisogno». [8] Oggi,  pertanto, faccio mio l’invito dei miei
Predecessori: siate protagonisƟ del cambiamento d’epoca in corso, camminando insieme alle altre
persone di buona volontà dei luoghi dove vi trovate, andando oltre la diffidenza reciproca, facendo
conoscere la bellezza della vostra cultura, condividendo la fede, la preghiera e il pane fruƩo di lavoro
onesto.

Infine, nel ringraziare il Dicastero per lo Sviluppo Umano Integrale e la Fondazione Migrantes per il
grande sforzo messo in opera al fine di organizzare un Giubileo così bello, invito voi,  operatori
pastorali con i Rom, i SinƟ e i CaminanƟ, a portare avanƟ con rinnovata energia gli obieƫvi formulaƟ
dal V Congresso Mondiale della Pastorale per gli Zingari. [9] Faccio riferimento in modo parƟcolare a
quelli relaƟvi all’educazione e alla formazione professionale, all’aƩenzione pastorale per la famiglia e
la comunità, all’inculturazione della liturgia e della catechesi – inclusa la quesƟone linguisƟca – e al
dialogo ecumenico e interreligioso nel mondo dei Rom, SinƟ e CaminanƟ. Auspico, da ulƟmo, che
ogni Diocesi sviluppi adeguate aƩenzioni pastorali dedicate alle comunità Rom, SinƟ e CamminanƟ,
per una vera crescita umana integrale.



6

Care sorelle e cari fratelli, che il pellegrinaggio giubilare vi rafforzi nella fede e nella speranza e a
camminare con coraggio nella via del Vangelo. La Vergine Maria vi protegga e vi accompagni la mia
benedizione!
 
Risposte del Santo Padre alle domande dei bambini

Buongiorno Santo Padre. Noi giovani, come possiamo fare per essere più amici con Gesù?
(in francese)

 Risponderò in italiano, se mi perdoni! Essere più amici di Gesù. Penso che è una domanda
molto  importante.  E  la  stessa  domanda aiuta  ad  aprire  il  cuore.  Essere  amico di  Gesù
comincia con essere amico. È molto importante imparare ad essere amici, tuƫ, a rispeƩare
gli uni gli altri e vedere che bello è avere una vera amicizia. Poi amico di Gesù significa
conoscere Gesù. Non possiamo essere amici con qualcuno che non conosciamo. Essere amici
vuol dire cercare di conoscere l’altro e che l’altro conosca me stesso. E quindi il dialogo con
Gesù,  che sopraƩuƩo avviene  nella  preghiera,  è  un  elemento importante.  La  sincerità.
Nessuna amicizia è buona se non c’è verità e sincerità. E quindi come giovani, bisogna vedere
come cercare di essere sempre sinceri con la verità nella propria vita, con i propri amici.
Essere sincero con Gesù vuol dire essere umile, entrare in dialogo con Gesù nella preghiera,
con la Parola di Dio. E poi, questo è un valore importante per le vostre realtà, cercare Gesù
anche in comunità. Gesù, aƩraverso la Chiesa, si presenta a noi, e quindi amare Gesù, essere
amico di Gesù, vuol dire essere amico nella Chiesa: e allora la vita nella Chiesa, i SacramenƟ,
la Santa Messa. Cercare anche gli aiuƟ della Chiesa è un cammino molto importante per
essere sempre amico di Gesù. Grazie.

Buongiorno Papa Leone. Ti volevo dire una cosa, noi bimbi possiamo crescere in un mondo senza
guerre? Possiamo fare qualcosa perché questo avvenga?

 Bene, grazie per questa domanda. Per i bambini è molto importante ma anche per noi adulƟ.
Tuƫ vogliamo vivere in un mondo senza la guerra… [applausi] Questo è per te! E certamente
dobbiamo cercare sempre di essere promotori di pace, costruƩori di ponƟ e fermamente
convinƟ noi stessi che la pace è possibile, che non è soltanto un sogno, che possiamo vivere in
pace. Allora, per vivere in pace, anche noi dobbiamo trovare il modo di essere persone di
pace. Se vogliamo cambiare il mondo dobbiamo cominciare da noi stessi, con gli amici, i
compagni di studio, nella famiglia, tra le famiglie. È molto importante che cerchiamo sempre
questa capacità di  dialogo,  di  rispeƩo mutuo e di  promuovere i  valori  che ci  aiutano a
costruire un mondo di pace. Io credo che sia possibile e spero un giorno tuƫ troveremo,
vedremo un mondo dove la pace regna e dove tuƫ possiamo vivere in pace! Grazie.

Papa Leone, come si fa ad accogliere chi è diverso? Come si fa a superare i pregiudizi verso chi
apparƟene a una minoranza non amata?

 Bene, bene, grazie per questa domanda. In un certo senso penso che questa domanda è la
domanda di un adulto perché i bambini non sono tanto preoccupaƟ di chi è diverso! I bambini
quando vedono un altro bambino vogliono giocare, vogliono vedere come fare l’amicizia, non
sono preoccupaƟ per la diversità ma dicono: “Siamo tuƫ bambini, possiamo giocare insieme,
possiamo vivere insieme in pace”, e questo è molto bello dei bambini! E il più delle volte
siamo noi adulƟ che cominciamo a dire: “Ma lui è così, o lei è così… questa cultura, questa
nazione… questa religione sono cose diverse…”, e cominciamo a fare certe separazioni, cerƟ
giudizi.  Penso che veramente è giusto l’aƩeggiamento di  un bambino, Gesù lo dice nel
Vangelo: “Chi fa come il bambino è quello che è del Regno di Dio”; quindi cercare di lasciare



7

un po’ da parte questa disƟnzione di chi è diverso e cominciare con il rispeƩo di tuƫ gli esseri
umani. Ogni essere umano è nato nell’immagine di Dio. Se uno è povero, uno viene da una
famiglia ricca, uno ha proprietà, uno no, siamo tuƫ fratelli e sorelle. E allora rispeƩare questa
fraternità di tuƫ e vedremo che anche lì il mondo potrà cambiare. Grazie.

SanƟtà vorrei chiederLe che dobbiamo fare noi bambini per amare di più i poveri? (In spagnolo)
 Se volete, posso parlare in spagnolo per rispondere. La prima parte della risposta viene un

po’ dall’ulƟma domanda, cioè che le disƟnzioni le facciamo noi adulƟ. Siamo tuƫ esseri
umani, ricchi e poveri. E amare i poveri significa amare un fratello, una sorella, senza fare
queste disƟnzioni e rispeƩare la persona perché è figlio di Dio, figlia di Dio. Significa anche
lasciare un po’ da parte cerƟ pregiudizi che possiamo avere; a volte pensiamo: “Ah no, non mi
avvicinerò lì perché ha una casa un po’ bruƩa o non ha una casa. Ha questo, quello, non si
veste bene, con le ulƟme mode...”. E il Signore ci insegna qualcosa di molto diverso: Gesù, nel
Vangelo, non fa mai queste disƟnzioni. Ama tuƫ, vuole essere amico di tuƫ. Si avvicina a
tuƫ. E lì allora c’è una lezione che tuƫ possiamo imparare: Ɵ offrono un pezzo di pane, vai in
un’altra casa e magari Ɵ offrono un bancheƩo… ebbene bisogna imparare ad acceƩare ciò
che ci viene offerto e avvicinarsi con cuore aperto. Nel dire che tuƩe le persone sono buone,
possiamo scoprire la bontà in ogni persona. Avviciniamoci a camminare con l’altro — con
quel rispeƩo per la dignità della persona — e a riconoscere che agli occhi di Dio non c’è
questa disƟnzione. Anzi, il Signore ci insegna ad amare tuƫ, ad essere amici di tuƫ e a non
cercare di eliminare o evitare quelle persone che, per povertà economica o povertà di altri
Ɵpi, forse sono un po’ più lontane. Che possiamo imparare questo: amare tuƫ, come nostri
fratelli. Grazie.

 



8

LA SPERANZA È ITINERANTE.

Incontro nazionale degli operatori impegnaƟ con rom, sinƟ e camminanƟ
Seminario Arcivescovile, 13 seƩembre 2025

MIO PADRE E MIA MADRE ERANO ARAMEI ERRANTI (DT 26,5) lecƟo del
Card. Domenico BaƩaglia - arcivescovo di Napoli

Dt 26,1–11 — “Un credo viandante”

1Quando sarai entrato nella terra che il Signore, tuo Dio ti dà in eredità e la possederai e là ti
sarai stabilito,2prenderai le primizie di tutti i frutti del suolo da te raccolti nella terra che il
Signore, tuo Dio, ti dà, le metterai in una cesta e andrai al luogo che il Signore, tuo Dio, avrà
scelto per stabilirvi il suo nome.3Ti presenterai al sacerdote in carica in quei giorni e gli dirai:
“Io dichiaro oggi al Signore, tuo Dio, che sono entrato nella terra che il Signore ha giurato ai
nostri padri di dare a noi”.4Il sacerdote prenderà la cesta dalle tue mani e la deporrà davanti
all’altare del Signore, tuo Dio,5e tu pronuncerai queste parole davanti al Signore, tuo Dio: “Mio
padre era un Arameo errante; scese in Egitto, vi stette come un forestiero con poca gente e vi
diventò una nazione grande, forte e numerosa.6Gli Egiziani ci maltrattarono, ci umiliarono e ci
imposero una dura schiavitù.7Allora gridammo al Signore, al Dio dei nostri padri, e il Signore
ascoltò la nostra voce, vide la nostra umiliazione, la nostra miseria e la nostra oppressione;8il
Signore ci fece uscire dall’Egitto con mano potente e con braccio teso, spargendo terrore e
operando segni e prodigi.9Ci condusse in questo luogo e ci diede questa terra, dove scorrono
latte e miele.10Ora, ecco, io presento le primizie dei frutti del suolo che tu, Signore, mi hai dato”.
Le deporrai davanti al Signore, tuo Dio, e ti prostrerai davanti al Signore, tuo Dio.11Gioirai, con
il levita e con il forestiero che sarà in mezzo a te, di tutto il bene che il Signore, tuo Dio, avrà dato
a te e alla tua famiglia.

1) Ascolta la scena
Immagina la scena: un contadino arriva al santuario con un cesƟno leggero ma prezioso, le prime
cose buone dell’anno; non fa teorie, racconta: dice da dove viene la sua gente, piccola e incerta;
ricorda l’EgiƩo e la dura oppressione; nomina il grido salito a Dio; confessa che Dio ha spezzato le
catene “con mano potente” e li ha portaƟ in una terra buona; è la voce di un uomo, ma dentro c’è la
storia di un popolo intero, per questo tanƟ studiosi lo chiamano “piccolo credo”, cioè la fede faƩa
memoria breve e chiara, da dire ad alta voce e imparare col cuore; quel cesƟno parla da solo: prima si
offre, poi si ricorda; prima si depone il fruƩo, poi si pronuncia il nome del Donatore; non è un gesto
freddo, è un respiro di graƟtudine che chiude il codice di vita del Deuteronomio e insegna che
l’obbedienza nasce dalla riconoscenza, non dalla paura; colpiscono i pronomi: non “i nostri antenaƟ”
in astraƩo, ma “mio padre... noi gridammo...”, così la grande storia diventa la mia storia oggi, qui; per
questo nel racconto domesƟco della Pasqua ebraica queste righe fanno da spina dorsale: i bambini
chiedono,  i  grandi  rispondono,  tuƫ  imparano  a  dire  “noi”  dentro  l’opera  di  Dio;  e  per  chi
accompagna persone in viaggio il messaggio è chiarissimo: spesso si parte con poco, tra documenƟ
da rifare, strade provvisorie, lavori stagionali; questo testo offre un ritmo semplice che si può vivere
ovunque — in parrocchia, in casa, in un’area di sosta: porto qualcosa di primo (tempo, un compenso,
un pane), ricordo da dove vengo, dico il peso che ho portato, riconosco chi mi ha aperto la strada,
ringrazio e condivido; la frase iniziale “un arameo errante era mio padre” dice proprio questo: radici
fragili,  eppure  lì  Dio  tesse  salvezza;  molƟ  commentari  pensano  a  Giacobbe  e  soƩolineano  la
precarietà delle origini, non la forza dell’uomo; il cuore è il grido: la fede non salta la ferita, la nomina



9

e la porta a Dio, e quel grido è già fiducia che si affida; da qui nasce uno sƟle pastorale sobrio e
inclusivo: un cesƟno con segni del viaggio (il primo salario, la foto del canƟere, il biglieƩo di una
tappa), un giro rapido di memoria in tre frasi per ciascuno — origine, grido, salvezza — un ritornello
che tuƫ possono dire (“Il Signore ci ha ascoltaƟ”), e una piccola condivisione concreta per chi è più
fragile; così la graƟtudine scende nella vita e diventa giusƟzia; custodite l’“io” e allargate il “noi”:
donne, bambini, chi arriva da fuori, chi non trova posto; qui la gioia è di tuƫ e si vede dall’accoglienza
degli ulƟmi (PonƟfical Council for the Pastoral Care of Migrants and IƟnerant People 2004; Francis
2020);  alla fine resta un invito semplice:  riconoscere,  dire, condividere;  così  un piccolo cesƟno
diventa storia viva, e una sosta sulla strada si fa casa per un momento, mentre la memoria di Dio
riapre il futuro. 

2) Un credo dentro un gesto 
Guarda il gesto: il centro non è il cesto, è la memoria che diventa dono. In quel momento non si paga
un debito con Dio, si riconosce che tuƩo è ricevuto e si resƟtuisce una parte con graƟtudine; è una
scuola molto concreta, dove la fede passa dalle mani alla vita e la Legge trova il suo profumo buono.
Il sacerdote non incalza, fa spazio: lascia che chi offre dica la propria storia e, da lì, la benedizione
scende dall’altare alle case. La festa non resta chiusa nel santuario: si allarga fino a includere chi non
ha appoggi — il levita senza eredità, lo straniero lontano da casa, la vedova e l’orfano — perché una
gioia che esclude non è ancora evangelica. 
Le  primizie  educano  il  cuore  ad  aprire  la  mano:  invece  di  traƩenere,  si  condivide;  invece,  di
accumulare, si meƩe in circolo. È un allenamento contro l’ansia di possesso e contro una religione
che parla molto ma tocca poco la quoƟdianità. Quando poi il capitolo richiama l’anno terzo, chiede
un passo in più: organizzare la cura dei  poveri in modo stabile, non a emozioni.  Non un gesto
estemporaneo, ma una responsabilità reciproca che misura la benedizione non dai numeri, bensì da
tavole più larghe e dignità rialzate. Da qui nasce uno sƟle comunitario semplice e robusto: parole
chiare, tempi brevi, aƩenzioni costanƟ. Si prepara la liturgia pensando alla strada e al lavoro delle
persone; si collega l’EucarisƟa a un gesto concreto di condivisione; si verifica insieme chi manca, chi è
stanco, chi rischia di perdersi. Una piccola praƟca può aiutare: ogni famiglia o gruppo meƩa da parte
una primizia seƫmanale — un’ora, un mesƟere, un po’ di risorse — e la desƟni a chi fa più faƟca; poi,
alla domenica, si porta tuƩo davanƟ al Signore con un “grazie” deƩo bene. Così il rito non resta un
gesto elegante: diventa vita che cambia. E quando la vita cambia, si vede: più volƟ seduƟ alla stessa
tavola, più mani che si cercano, meno paura di perdere e più gioia di condividere.

3) La frase che punge 
“Un arameo errante era mio padre” non è una frase triste: è una chiave. Dice che veniamo da poco e
che Dio costruisce casa proprio lì, quando mancano sicurezze. Per la pastorale con Rom e SinƟ vuol
dire riconoscere la dignità di chi vive di soste e ripartenze, smontare il pregiudizio che confonde
mobilità e sospeƩo, passare dall’“integrazione” che uniforma a una alleanza che valorizza lingue,
mesƟeri,  musica e famiglia allargata. Se il  padre era “errante”, il  Vangelo non chiede prima un
domicilio e poi la fede: offre una famiglia che cammina con chi è in viaggio, capace di fermarsi in area
di sosta, in un campo tollerato, in un parcheggio ai margini, e di iniziare dal passo giusto: salutare,
conoscere  i  nomi,  ascoltare  le  storie,  chiedere  permesso,  parlare  con  capifamiglia  e  mamme,
costruire fiducia prima dei progeƫ. La Bibbia ricorda che la fragilità delle origini non è vergogna: è il
luogo dove nasce la vocazione. MolƟ commentari leggono qui la figura di Giacobbe e meƩono in luce
la precarietà come spazio in cui Dio agisce. Allora la fede non si misura dai moduli ma dalle relazioni:
presenza fedele, visite regolari, parole poche e buone, mediazione paziente con scuola, sanità e
servizi.  Anche questo è liberazione: documenƟ faƫ, cure garanƟte, iscrizioni a scuola, non per
burocrazia, ma per dignità. 



10

“Errante” non vuol dire senza radici per sempre: vuol dire che l’idenƟtà cresce in movimento. Perciò
la preghiera deve saper stare all’aperto:  liturgie brevi  e  partecipate,  benedizioni  sulle  rouloƩe,
musica rispeƩosa, catechesi a voce, immagini che reggono il vento, processioni sobrie che rispeƩano
persone e luoghi. I sacramenƟ si preparano con calma e si celebrano quando c’è fiducia, senza freƩa
e senza scadenze rigide. Così la Parola entra nella vita reale, dove ci sono bambini, lavori informali e
partenze improvvise. 

Questa frase ricorda anche che la Chiesa non è una dogana: niente pedaggi, niente prove di moralità
prevenƟva, niente barriere esteƟche. Si entra con discrezione, si riconoscono le autorità̀ interne al
gruppo, ci si lascia evangelizzare da chi ha un forte senso di famiglia e di festa, si rispeƩano i tempi
diversi  e  li  si  intreccia  al  calendario  crisƟano  senza colonizzare.  Nei  confliƫ — tra  vicini,  con
isƟtuzioni, dentro la comunità̀ — si sceglie il metodo delle mani aperte: mediazione, parola chiara,
difesa dei minori, tutela delle donne, rifiuto di ogni sfruƩamento. La Legge di Dio non è un recinto: è
protezione dei più esposƟ. 

La pastorale specifica lo ripete da anni: non “progeƫ per”, ma percorsi con. Si parte dall’ascolto, si
riconosce l’autorevolezza degli anziani, si formano catechisƟ interni, si punta sulla scuola dei piccoli e
su lavori dignitosi per gli adulƟ, si promuovono aree di sosta legali e sicure, si trasforma l’elemosina in
responsabilità reciproca.  Non assistenza a  strappi,  ma vicinanza stabile.  Non evenƟ isolaƟ,  ma
alleanze territoriali con Comuni, Caritas, associazioni e parrocchie di confine. È lo sƟle di fraternità
sociale  ricordato da  Papa  Francesco  (PonƟfical  Council  for  the  Pastoral  Care  of  Migrants  and
IƟnerant People 2005; Francis 2013; Francis 2020). 

In praƟca: l’EucarisƟa profuma di pane condiviso, non di selezioni all’ingresso; la predicazione è
chiara e non alimenta paure; i registri parrocchiali accolgono cognomi complessi senza storcere il
naso; il bilancio prevede una voce stabile per affiƫ ponte, cure, scuola. Si accompagnano i luƫ
secondo la tradizione, si benedicono viaggi e rientri, si studiano diriƫ e doveri, si educano i giovani al
rispeƩo delle leggi e si chiede con franchezza agli amministratori di fare la loro parte. Non è extra: è
la conseguenza di quella frase iniziale. Se veniamo da poco e porƟamo polvere di strada, nessuno
resta fuori dalla benedizione. La comunità che lo ricorda diventa leggera e credibile: sa spostare la
festa dove pulsa la vita e piantare la tenda della speranza proprio dove gli sgomberi cancellano i
segni. E nella concretezza di visite, nomi imparaƟ, documenƟ accompagnaƟ, scuole rese possibili,
nascite festeggiate e talenƟ valorizzaƟ — musica, arƟgianato, cura dei piccoli — la Parola prende
volto, e quella memoria anƟca diventa libertà per il presente. 

4) Tre passi che fanno crescere
a) Origini  (v.  5) La storia  comincia in  piccolo,  con passi  incerƟ e poche sicurezze.  Non c’è

piedistallo, c’è strada. L’immagine dell’antenato “errante” ricorda che l’idenƟtà non nasce nel
possesso ma nel cammino: si impara a vivere facendo e rifacendo la tenda, fidandosi più della
promessa che dei conƟ in tasca. È una buona noƟzia per tuƫ quelli che partono da poco: Dio
non aspeƩa un curriculum brillante per meƩersi in mezzo alla nostra vicenda; prende sul
serio i germogli e li fa crescere. Per questo la memoria dei piccoli inizi non è complesso
d’inferiorità: è Umiltà- Base da cui riparƟre ogni volta. Un esercizio semplice: dire ad alta voce
tre grazie per i passi faƫ “da poveri”, e tre nomi di persone che ci hanno aiutato a non
mollare. 

b) Oppressione e grido (vv. 6–7) Arrivano le stagioni in cui la vita stringe: lavori duri, ingiusƟzie,
paure che non lasciano dormire. Il testo non ci chiede di far finta di niente: ci insegna a
portare il peso, non a ingoiarlo. Il grido non è debolezza: è fede che respira, perché́ alza la



11

testa  e  chiama  per  nome  il  Signore,  invece  di  chiudersi  nel  silenzio  che  ammala.  Chi
accompagna gli altri nella faƟca può offrire parole corte e vere (“Eccomi, aiutami, ascoltami”),
lasciando spazio alle lacrime senza vergogna e alle pause senza ansia di riempire. È già
preghiera quando una comunità decide di non lasciarsi anesteƟzzare, di raccontare la ferita e
di ascoltarla insieme: lì il dolore smeƩe di essere muro e diventa porta.

a. Liberazione e dono (vv. 8–9) Dio non resta affacciato alla finestra: interviene, apre un
varco,  accompagna  verso  una  terra  “di  laƩe  e  miele”.  Ma  la  meta  non  è
l’autosufficienza; è un paƩo che trasforma il dono ricevuto in riconoscenza concreta.
Per questo la libertà si misura a tavole allargate, mani che condividono, sguardi che
includono: ciò che abbiamo non si vanta, si resƟtuisce. Un segno praƟco: scegliere
una “primizia” ogni seƫmana (tempo, competenza, risorsa) da meƩere in circolo per
chi fa più faƟca. Così la memoria della liberazione diventa sƟle di vita: non “ce l’ho
faƩa da solo”, ma “ci ha portaƟ fin qui e insieme andiamo avanƟ”.

5) Dal “loro” al “noi” all’“io” 
Ascolta bene quei pronomi: “mio padre... noi gridammo...”. Dicono che la storia di Dio non è lontana:
entra in casa, entra in rouloƩe, entra nel campo. Non parliamo dei “loro”: parliamo di noi. È come
quando, la  sera, ci si  siede aƩorno a un tavolo pieghevole: i  bambini fanno domande, i  grandi
rispondono con storie vere; si ricorda chi ci ha portato fin qui, chi ci ha aiutato nelle tappe, quando
abbiamo avuto paura e quando qualcuno ci ha teso la mano. Anche la Bibbia fa così: parte dagli
antenaƟ e arriva alla voce di chi parla oggi, perché la salvezza non è una storia di museo ma una storia
nostra, deƩa con la lingua di casa, coi nomi dei nonni e dei figli. Per la pastorale con le famiglie rom
questo vuol dire scegliere parole brevi e gesƟ chiari: sedersi, ascoltare i nomi, chiedere “raccontami”,
lasciare spazio a tuƫ. MeƩere sul tavolo un segno del viaggio e dire insieme: “Noi abbiamo faƟcato...
noi abbiamo chiamato Dio... noi abbiamo trovato aiuto... grazie”. 

È così che la memoria fa pace con la vita. La comunità crisƟana, allora, non arriva con moduli e
prediche lunghe: arriva con presenza fedele, passi piccoli ma conƟnui. Le linee della Chiesa chiedono
proprio questo: camminare con le persone, valorizzare le famiglie, proteggere i piccoli, creare legami
con scuola e sanità, promuovere luoghi sicuri e legali; la pastorale non è assistenza a scaƫ, è alleanza
che ridà dignità (PonƟfical Council for the Pastoral Care of Migrants and IƟnerant People 2005;
Francis 2013). Se impariamo a dire “noi”, cambia il tono di tuƩo: meno diffidenze, più fiducia; meno
discorsi, più cura concreta; meno “venite da noi”, più “veniamo con voi”. E la fede torna a casa con
una frase semplice: “Siamo dentro la storia che Dio libera, noi oggi”.

Signore Gesù,
arameo errante fra gli erranƟ,
Cristo dei cammini, dei Rom e dei SinƟ, dei senza indirizzo: meƫci in strada con Te.

Ferma Tu le ruspe:
che non parta nessun braccio meccanico finché non c’è una via d’uscita vera, finché non c’è una 
porta, un teƩo, un contraƩo, un nome scriƩo giusto. Spezza il lessico delle “bonifiche”:
non si bonifica la vita, si protegge.

Custodisci le rouloƩe come tabernacoli leggeri,
i cani legaƟ al parafango, i panni tesi tra due alberi, le foto sugli sportelli come ex voto:
sono case provvisorie, ma sono case.



12

Dona coscienza a chi governa e a chi firma: niente sgomberi senza alternaƟva,
nessun ordine senza ascolto,
nessuna staƟsƟca senza volƟ.
Difendi l’unità delle famiglie:
nessun bambino sfraƩato dall’infanzia.

Accendi nella Chiesa una pastorale di tenda: comunità-ponte, cappellanie stabili,
laici e preƟ capaci di stare in mezzo, tradurre lingue, guarire diffidenze,
aprire scuola, salute, lavoro, documenƟ. Insegnaci quaƩro passi semplici e radicali: accogliere, 
proteggere, promuovere, integrare.

Smaschera le nostre paure,
perdona i nostri recinƟ e le parole taglienƟ. Fa’ della ciƩà una piazza:
da sgombero a paƩo,
da sospeƩo a fraternità.
Trasforma i campi in paƫ firmaƟ, le baracche in indirizzi,
le fronƟere in mense apparecchiate.

Meƫ in noi il coraggio di schierarci: parlare quando è scomodo,
negoziare quando è difficile,
fare da scudo con la nostra presenza quando il diriƩo viene calpestato. Perché il Tuo Regno non 
spiana: abita.

E quando la polvere si posa,
fa’ che resƟno in piedi le persone,
che la legge si faccia misericordia,
e che ogni campo divenƟ campo di festa.
Amen.



13

“COMUNIONE, SERVIZIO E TESTIMONIANZA”. UN CONVEGNO DI PASTORALE CON ROM E SINTI
13-15 seƩembre 2024 Villa Campitelli (FrascaƟ)

“Comunione, servizio, tesƟmonianza: la vocazione delle nostre comunità che ci viene dal popolo
dei SinƟ e dei Rom”. Giovanna Bondavalli (Ist. Servi della Chiesa).

L’unica cosa da fare sarebbe leggere i tesƟ e poi parlarne insieme, ma poiché è richiesta la lezione…
provo a dire alcune cose, riconsegnandovi, però, molto volenƟeri i tesƟ per l’uso che vorrete farne,
personale o condiviso.

Inizio un po’ provocatoriamente, partendo anche dal Ɵtolo che è stato dato a questo intervento, che
contrappone, in un certo senso, la comunità crisƟana e il popolo Sinto-Rom:  “La vocazione delle
nostre comunità che ci viene dal popolo dei SinƟ e dei Rom”. C’è una specie di “noi” e “loro”: noi
comunità crisƟana, loro popolo dei SinƟ e dei Rom.   Questo “noi” - “loro” è un po’ un senƟre comune
che non è, direi, il senƟre di Dio. Rimanda alle leƩure di domani: c’è un modo di pensare anche
dentro la Chiesa che può essere un modo di pensare secondo gli uomini e non secondo Dio.
Pensare che i Rom e i SinƟ siano il “fuori” della Chiesa con cui dobbiamo dialogare è pensare da
uomini e non è pensare secondo Dio. Lo sappiamo bene: Rom e SinƟ sono loro stessi Chiesa, anzi
sono “Chiese”,  comunità  di  fede che vivono in  un  territorio e  in  un  tempo.  Sono,  quindi,  -  o
dovrebbero essere – a pieno Ɵtolo parte delle nostre comunità e non di fronte alle nostre comunità.
In parƟcolare, dovremmo dire, e sono tanƟ, quei Rom e quei SinƟ che hanno ricevuto il BaƩesimo
perché la condizione prima per essere parte di una comunità crisƟana – prima e unica - è aver
ricevuto il BaƩesimo: così si diventa parte del corpo di Cristo, nella Storia, che è la Chiesa. Questo
vale per i Rom e SinƟ come per tanƟ baƩezzaƟ - che abitano nei nostri paesi, nei nostri quarƟeri - che
sono a pieno Ɵtolo parte delle nostre comunità. Solo che noi, le comunità, le fermiamo al quarto
banco della chiesa; dopo, gli altri sono una massa indisƟnta che non è parte a pieno Ɵtolo della
comunità stessa.

Sono tre le dimensioni cosƟtuƟve della vita di una comunità, su cui oggi proviamo a ragionare, poi lo
faremo insieme nei vari gruppi: la comunione, il servizio e la tesƟmonianza. Su queste tre dimensioni,
uno dei padri fondatori della nostra famiglia dei Servi - don Alberto Altana – diceva che perché una
comunità crisƟana funzioni e sia davvero sè stessa, chi la guarda – quelli dal quarto banco in chiesa …
- dovrebbe dire tre cose: “guardate come si amano”, “guardate come ci amano”, “chi glielo fa fare”.
Comunione: guardate come “si” amano; servizio: guardate come “ci” amano; “chi glielo fa fare”:
tesƟmonianza. Questo come momento-fulcro di verifica delle nostre comunità.

Proviamo, allora, a chiederci come il cammino condiviso con il popolo dei SinƟ e dei Rom – cammino
condiviso come persone, innanzituƩo, come singoli e come comunità che abitano lo stesso territorio,
ma anche sopraƩuƩo cammino di fede - come questo cammino cambia o potrebbe o dovrebbe
cambiare il volto delle nostre Chiese facendole crescere, appunto, nella comunione, nel servizio,
nella tesƟmonianza. Per dirla in altre parole, proviamo a capire qual è “la buona noƟzia”, qual è il
Vangelo che oggi il popolo dei SinƟ e dei Rom annuncia a noi come Chiesa e anche dentro la Storia
che sƟamo vivendo. Qual è, potremmo dire, la profezia (siamo nella fase profeƟca del Sinodo…):
quale profezia porta con sé il popolo dei SinƟ e dei Rom? Quale sguardo sull’oggi, sul futuro, quali
prospeƫve, quali solchi mostra a noi, che siamo qui, ma anche a tuƩa la Chiesa?
Mi sembra importante questo legame con l’oggi e con il futuro perché c’è un rischio, che forse
corriamo noi che, da tanto tempo, proviamo a colƟvare la relazione con loro, cioè tendiamo a leggere



14

la condizione dei SinƟ e dei Rom con uno sguardo al passato: “una volta erano così… Come sono
cambiaƟ…”. Rischiamo di non vedere quello che rappresentano adesso, qui, per quello che sono per
le nostre Chiese.

Come avete visto, vi propongo di farci accompagnare da tesƟ della ScriƩura perché io non sono una
biblista, ma ho avuto la fortuna di leggere la ScriƩura e di conƟnuare a leggerla assieme a tante
persone: è l’unica cosa che so fare. Portate pazienza. Sono tre tesƟ molto diversi tra loro, quelli che
ho scelto, ma accumunaƟ dalla dimensione dell’incontro con l’altro, con gli altri, diversi per cultura,
per lingua, per progeƫ. La ScriƩura ci ricorda che questo incontro con l’altro è sempre un incontro
parƟcolarmente fecondo sopraƩuƩo per chi  ci  arriva convinto di  essere lui  che deve gesƟre la
situazione…Invece, poi, le cose diventano un pochino diverse. È una quesƟone che sicuramente
abbiamo in testa tuƫ: se siamo qui, è chiaro che l’incontro con l’altro ci interessa.  Per questo moƟvo,
chiederei, se si riesce, anche nel lavoro insieme, di tenere uno sguardo largo, che non sia soltanto
quello su di noi, ma sia quello, se riusciamo, sulle nostre comunità; non sulla nostra esperienza
parƟcolare di cammino: se siamo qui è perché condividere un po’ di strada con i SinƟ e Rom ci ha
aperto il  cuore e non ne possiamo più fare a meno. Penso sia così per tuƫ. Penso, però,  che
dobbiamo avere la testa e anche il cuore alle nostre comunità, alle nostre parrocchie, alle nostre
unità pastorali,  alle  nostre comunità religiose perché è questa la  dimensione che proviamo ad
esplorare in questa giornata di riflessione, se ho capito bene.

QuesƟ tesƟ, dunque, raccontano degli incontri, dei cambiamenƟ legaƟ all’incontro. Già questa mi
sembra un’idea non scontata: l’idea che, se incontriamo qualcuno, sopraƩuƩo se è diverso da noi,
sopraƩuƩo se è un po’ periferico rispeƩo a noi, questa persona che incontriamo, questo gruppo di
persone  che  incontriamo  ha  il  diriƩo  di  cambiarci.  L’idea  che  l’incontro  possa  portare  un
cambiamento anche rispeƩo a noi, credo, appunto, che non sia scontato nelle nostre comunità. Ce
l’abbiamo molto questa idea che non dobbiamo cambiare noi, ma debbono cambiare gli altri sia
come cultura maggioritaria - pensate noi Gagi nei confronƟ dei Rom -, ma ce l’abbiamo anche come
comunità  crisƟana.  C’è  una domanda molto bella  nel  Libro  di  Giona:  quando Giona s’imbarca
assieme a quei marinai stranieri per cercare di sfuggire al progeƩo di Dio, scoppia una tempesta e
quesƟ marinai chiedono a Giona: “Che cosa dobbiamo fare di te?”. E Giona dice: “Lasciatemi perdere
perché io non voglio cambiare. PiuƩosto buƩatemi in mare”. Invece l’incontro con gli altri bisogna
che ci cambi. Pensate se io potessi dire alla mia parrocchia, che è più piccola di una microarea dei
SinƟ, o anche ad altre parrocchie dove ci sono degli insediamenƟ: “Come Ɵ ha cambiato questa
presenza, che cosa Ɵ ha portato, questa presenza, come comunità?”.

Noi, a Reggio, abbiamo, purtroppo, una vicenda molto triste: i preƟ di tante parrocchie, dove i SinƟ
avevano le residenze, chiedono di spostarle. Perché? “Perché, quando vengono a prendere la posta,
infasƟdiscono…”. No! È proprio l’occasione in cui tu hai del tempo per aggiornarƟ, per conoscere…
Sarebbe bello poter dire “siamo cambiaƟ” perché sono qui, in mezzo a noi.

Geremia e i RecabiƟ: la comunione nella diversità
Proprio per questo moƟvo vorrei parƟre da un racconto che è un incontro colleƫvo, un incontro tra
due comunità. È preso dal Libro del profeta Geremia (Ger 35,1-19). È lungo quindi non lo leggiamo, vi
racconto semplicemente la storia che narra di questo incontro tra due comunità che vivono l’una
dentro l’altra. Già questo dovrebbe far accendere qualche lampadina. È un momento molto difficile
quello che vive il profeta Geremia: ci sono da prendere decisioni importanƟ perché c’è la paura
dell’assedio di Gerusalemme. Cosa fare? Da chi andare? Da chi farsi aiutare? Troviamo un alleato
forte…Questa parola fu rivolta a Geremia: “Vai dai RecabiƟ, parla con loro, conducili nel tempio e



15

dagli del vino”. A Geremia viene dato il consiglio di andare a prendere un gruppo di persone che
vivono vicino, ma che non si riconoscono pienamente nel popolo d’Israele. Sono appunto quesƟ
RecabiƟ (discendenƟ di Racab), che vivono nelle tende, si spostano, si sposano tra di loro, vivono
delle tradizioni diverse. Ricordano molto da vicino SinƟ e Rom se non per un dato essenziale: non
possono bere vino...

Ci sono delle cose – dei RecabiƟ, di questo gruppo di persone – che sono molto importanƟ: sono
fedeli alle loro tradizioni, ai loro padri. E lo ripetono sempre. Hanno uno sƟle di vita diverso che
incuriosisce e li separa proprio dagli altri. Hanno un forƟssimo senso della famiglia: lo ribadiscono nel
dialogo che faranno con il profeta Geremia. Sono staƟ capaci di vivere accanto, di vivere tra, senza
diventare come.  Hanno mantenuto questa diversità, questa irriducibilità, in qualche modo.

Il segno che Dio affida a Geremia è: “Vai da loro, proponi loro di cambiare e vedi cosa Ɵ rispondono”.
E i RecabiƟ risponderanno: “Noi non possiamo non rispeƩare l’autorità dei nostri padri”.  E Dio, poi,
Ɵrerà delle conclusioni: i RecabiƟ sono capaci di stare dentro, di essere fedeli ai loro padri e voi non vi
fidate di me. Ci interessa vedere che - aƩraverso questo segno - Dio ricorda che questo gruppo di
persone è una presenza profeƟca che evidenzia alcune fragilità di questa comunità – che è il popolo
d’Israele – sia nella sua relazione con Dio sia nel suo stare dentro la Storia.

I RecabiƟ, un po’ come i SinƟ e i Rom, sfidano, in un certo senso, la comunità per il loro modo di fare
comunione, meƩendo al centro la memoria e i legami famigliari, l’appartenenza, l’idenƟtà. Penso ad
alcuni sinƟ che dicono: “Noi non saremo mai come voi perché, se facciamo tuƩe le cose che fate voi
Gagi, dopo moriamo. Non ci  siamo più”. È questa idenƟtà che viene individuata ma che non si
contrappone: anche i RecabiƟ, come i SinƟ e i Rom vivono accanto. AddiriƩura, i RecabiƟ diranno:
“Abbiamo scelto di vivere dentro Gerusalemme anche se con uno sƟle di vita diverso”. Lanciano la
sfida della compresenza e di essere - direbbe il testo del profeta Geremia - alla presenza del Signore
(Ger 35,19), anche loro, ma con uno sƟle, un modo, delle parole, dei percorsi diversi rispeƩo a quelli
degli altri. Il Signore, però, considera tuƫ ugualmente validi e tuƫ da accogliere.

Non so se avete senƟto le parole di Papa Francesco nel viaggio di ritorno da Singapore. Ha deƩo delle
cose molto belle: che ha incontrato persone di tante fedi diverse – mussulmani, crisƟani, crisƟani di
altre confessioni, indù, sikh e ha soƩolineato che ci sono davvero tanƟ modi di andare alla ricerca di
Dio. Parole molto belle e molto significaƟve. Pensate a cosa significa questa prospeƫva rispeƩo a
cerƟ nostri aƩeggiamenƟ. Li accenno: la nostra ansia dei SacramenƟ...
Noi  li  vogliamo  -  diciamo  così  -  fare  entrare  tuƫ nel  nostro  “giro”  aƩraverso questa ansia  di
catechizzare. Vale per SinƟ e Rom, ma anche per persone un po’ sul confine delle nostre comunità.
E, a volte, questa ansia di inserire le persone in un percorso già fissato si oppone a un dialogo, invece,
molto più cordiale, alla pari, riflessivo su chi è il Deval, su chi è Dio. Personalmente, alcune delle
definizioni più belle di Dio le ho vissute in mezzo ai SinƟ: “Quello che Ɵ guarda addosso”, “Dio è quello
cui puoi dire le cose (le puoi dire anche a Padre Pio, ma le puoi dire anche a Dio) e Lui Ɵ ascolta”. “Che
ha faƩo tuƩo e che vede tuƩo, che non si dimenƟca di nessuno”.
Come dice il finale del racconto di Geremia, ci sono persone tra SinƟ e Rom (le abbiamo conosciute)
“che stanno alla presenza di Dio” durante tuƩa la loro vita.
Noi punƟamo ai SacramenƟ. Dovremmo puntare - in parƟcolare per i SinƟ con cui condividiamo di
più dei cammini di fede - ai funerali che sono ancora oggi un grande momento in cui i SinƟ, così
disgregaƟ,  si  ritrovano come comunità,  trasversale rispeƩo al  luogo dove vivono e al territorio
nazionale.



16

Un’altra cosa mi sembra importante: i RecabiƟ bisogna andarli a cercare e portarli al centro perché
loro, da soli, non ci vengono. Così è, a volte, per i nostri SinƟ, dispersi nelle microaree della Pianura
Padana; per i Rom, periferici per scelta o anche per condizione.
Bisogna prendersi il tempo di andarli a cercare.

Ancora, l’incontro con loro, nel caso della vicenda di Geremia, è determinante per fare alcune scelte
poliƟche: per parlare anche di diriƫ, di doveri…
Israele è chiamata a rifleƩere sul faƩo che non si è fidata di Dio e ha cercato degli altri alleaƟ.
Anche questo credo sia un aspeƩo che le nostre comunità dovrebbero tenere più presente. Pensate
cosa vorrebbe dire - a volte capita di farlo, e non è deƩo che capiƟ di farlo alle nostre comunità
crisƟane! - leggere il nostro quarƟere a parƟre dai campi, leggere il nostro territorio a parƟre dai
ragazzi, dalla gente dei campi, leggere la scuola a parƟre dalle mamme sinte. Leggere la guerra, le
guerre a parƟre dalla loro vicenda di popolo che ha rinunciato alla terra e alla guerra. Le guerre che ci
stanno a cuore, per la fine delle quali preghiamo tuƫ i giorni, sono tuƩe guerre per la terra. Loro alla
terra hanno rinunciato. 

Devo dire che frequentemente i SinƟ sono staƟ al centro di scelte poliƟche, in genere su due fronƟ: o
andiamo da loro, appena prima delle elezioni, perché ci assicuriamo dei voƟ, oppure nessuno muove
niente perché chi tocca i SinƟ e i Rom perde voƟ. Noi siamo ancora fermi a quel livello lì, anche come
comunità crisƟana. Non gli abbiamo mai chiesto, come comunità, che cosa pensano loro delle nostre
ciƩà, dei nostri quarƟeri, delle nostre chiese.

Mi pare che la prima vocazione che ci richiama la presenza in mezzo a noi dei SinƟ sia quella di una
comunione nella diversità: l’aƩenzione alla diversità dell’altro come spazio non di separazione e di
giudizio, ma di sguardo effeƫvo su quello che l’altro mi porta con la sua presenza, senza la paura di
lasciarmi provocare e schiacciare. Penso che questo sia uno sƟle che vale non solo nel legame con i
SinƟ e i Rom o con chi sta fuori dalle nostre comunità, ma diventa uno sƟle che deve valere anche
all’interno delle nostre comunità: nelle relazioni dentro le nostre parrocchie, nelle nostre case, nelle
nostre famiglie. Credo che questa dimensione ancora non ci sia nelle nostre comunità crisƟane,
almeno per il punto di vista che ho io. Se i SinƟ ci sono ancora nelle nostre comunità è una quesƟone
fondamentalmente di Caritas o di chi ha la “fissa” di quel gruppo… Ma la loro esperienza di vita, di
fede non è interessante. Quello che di loro chiede la gente nelle  parrocchie è “Ma è vero che
rubano?” Cosa pensano del Signore, come pregano… non interessa. 

Gesù e la donna straniera: il servizio reciproco (Mc 7, 24-30)
Il secondo testo che vi propongo racconta ancora di un incontro, ma con caraƩerisƟche un po’
diverse. Intanto è l’incontro non tra due comunità, ma tra due persone. Siamo nel Vangelo di Marco:
è l’incontro di Gesù con una donna straniera. Dice Marco, che è preciso, “di lingua greca e di origine
siro-fenicia”. Marco, che è un grande narratore, in pochi verseƫ, soƩolinea che questo è un incontro
tra persone diversissime per genere, per lingua, per provenienza, per ruolo sociale. Non ci sarebbero
moƟvi per cui queste due vite dovrebbero intrecciarsi: quella del predicatore d’Israele che va in terra
straniera e quella della signora pagana. L’incontro avviene, invece, e sarà un incontro decisivo, per
entrambi i  protagonisƟ,  proprio in termini di servizio, di diaconia: un servizio che viene reso e
ricevuto. Dico solo alcune cose. Il testo è molto bello e pieno di sfumature e sicuramente non lo
esauriamo nelle poche cose che vi dico.
Perché ci si possa incontrare - fra persone, fra comunità - bisogna invadere lo spazio dell’altro e
acceƩare di lasciarsi invadere. Gesù entra in una regione che non è la sua, una regione straniera, lo
sanno tuƫ (un po’ come quando si va al campo), ma anche questa donna straniera - che è una



17

mamma - è una capace di invadere gli spazi dell’altro. Da fuori, arriva fin dentro casa, supera i muri, i
discepoli, tuƫ quanƟ e arriva proprio davanƟ a Gesù. Questa è una cosa bellissima perché è quella
che a noi crisƟani - preƟ e non preƟ - disturba di più: il manghell; uno arriva fin dentro e Ɵ chiedi
“Come ha faƩo a entrare? Avevamo chiuso tuƩo…”. Qui il manghell diventa una pagina del Vangelo.
Viene a chiedere. Senza aspeƩare. Così succede al campo. È difficile aspeƩare quando hai qualcosa
che Ɵ preme. Ecco, il percorso sinodale è anche un percorso di riflessione sui nostri spazi: quelli
chiusi, quelli controllaƟ da noi, quelli proteƫ da quelli che entrano senza avere il permesso.
Questa donna è una che entra, come tante donne sinte, senza avere il permesso e arriva fin dove
vuole arrivare: ai piedi di Gesù. E il dialogo che ne segue è quello Ɵpico tra un bravo crisƟano e una
sinta: Tu mi puoi fare questa cosa… No, non ci riesco…  Dobbiamo pensare anche agli altri… Vieni la
prossima volta… Ho freƩa…Proprio uguale. E lei ha l’insistenza di chi dice: “Te, mi devi aiutare, …te
sai aiutarmi”.

Nella versione del vangelo di MaƩeo, addiriƩura segue Gesù e i suoi discepoli lungo la strada, tant’è
vero che i discepoli dicono: “Dai, rispondi, guarda che figura ci fa fare…” Non sono staƟ astuƟ come i
bravi crisƟani che, quando vedono la signora rom che fa l’elemosina davanƟ alla chiesa…, cambiano
strada. Gesù non sfugge a questo incontro. Tra l’altro Marco soƩolinea la quesƟone della lingua: sono
due persone che parlano lingue diverse. La lingua è un tesoro prezioso anche per i SinƟ e Rom perché
è idenƟtà. Questa lingua, che sembra sempre scomparire, poi riappare, da qualche parte nel mondo,
perché mi diceva la ciora Ninni tanƟ anni fa: “Quando i Gagi ci avranno tolto anche la lingua, quelli
che vengono per studiarci o quelli che vengono ad abitare in mezzo a noi, e la parleranno come noi,
non ci saremo più, non saremo più noi SinƟ”. 

Si parlano lingue diverse, ma si riesce comunque a dialogare, dice Marco. Si dialoga a parƟre da un
bisogno. Come tante donne - sinte e rom - la mamma di questo Vangelo non chiede per sé, ma chiede
per sua figlia perché i figli sono il centro della famiglia e tuƩo ruota aƩorno a loro. Questa donna
parla di sua figlia e Gesù risponde sullo stesso tono: “Non si prende il pane dei figli per darlo ai
cagnolini”. Ci fa capire che, a volte, nella testa delle persone ci sono dei figli di serie A e dei figli di
serie B. In alcune nostre parrocchie c’è ancora la Comunione separata per i bimbi sinƟ, “perché se
partono con gli altri…la Messa è lunga…”

Questa figlia è malata. Ancora oggi la malaƫa è uno dei segni-chiave del nostro cammino in mezzo ai
SinƟ e ai Rom. È uno spazio straordinario d’incontro nella fragilità, nella condivisione. Un ambito
fondamentale, a mio parere, di tesƟmonianza e di verifica anche per le nostre comunità. In genere, al
campo si comincia sempre chiedendo come stanno i malaƟ. Andando incontro, andandoli a visitare,
pregando: hanno dei codici molto belli, preghiere aƩorno al leƩo dei malaƟ - anche gravi, portaƟ a
casa - condivise con l’intera famiglia. Questo vale non solo per SinƟ e Rom, ma anche per tante altre
persone che sono quelle, appunto, non dal quarto banco in avanƟ, ma quelle proprio che entrano
solo dalla porta della chiesa e stanno là in fondo. L’esperienza della malaƫa è un’occasione preziosa
all’incontro e al servizio.

Come tuƩe le donne sinte, questa mamma chiede per sua figlia le briciole, chiede il superfluo, che è
quello che normalmente le comunità crisƟane danno ai SinƟ: le sporƟne della Caritas.
Marco, però, ci dice che la richiesta della donna, invece, è una provocazione molto più grande, un
invito ad andare molto oltre la borsina.
La donna chiede un posto nel progeƩo di vita e di salvezza di Gesù. Vuole sapere che posto hanno lei
e sua figlia - anzi rivendica un posto per lei e sua figlia - nel percorso di vita e di fede di Gesù.
Potremmo dire che questa donna chiama Gesù al servizio: un servizio non voluto, non previsto, non



18

canonico  verso  persone  in-aƩese,  non  aspeƩate,  senza  criteri,  senza  meriƟ  se  non  quello
dell’incontro. Un servizio nascosto, non eclatante: questo miracolo avviene “da lontano”, solo a
parƟre da un dialogo. Di più: lei stessa rende a Gesù un servizio, non solo perché gli dà l’occasione di
fare del bene, ma perché lo aiuta a capire meglio il suo progeƩo e il senso del suo cammino nella
storia.  Il Vangelo parallelo di MaƩeo è chiarissimo. Gesù esordisce dicendo: “Io non sono venuto per
gli stranieri. A me interessano solo gli Ebrei”. Da questo incontro Gesù è cambiato: questa donna,
aƩraverso  i  suoi  aƩeggiamenƟ,  le  sue parole,  lo  aiuta  a  riposizionarsi,  a  capire  meglio  la  sua
vocazione - che è la nostra vocazione di crisƟani – che è “l’esserci-per-tuƫ”.
Lo fa chiedendo a Gesù di ascoltare la voce che si alza dai confini, dai lontani.

Si commentava l’altro giorno in parrocchia questo viaggio del Papa, per cui persone che (in un posto
dove  siamo  tuƫ  comunità)  non  sapevamo  neppure  che  esistessero,  improvvisamente  sono
diventate  al  centro  dell’interesse  mondiale.  I  lontani al  centro,  gli  in-aspeƩaƟ  che  diventano
protagonisƟ. Se devo pensare qual è il ministero che SinƟ e Rom possono svolgere nelle nostre
comunità,  nelle  nostre  diocesi,  credo  che  sia  esaƩamente  questo:  quello  di  costringerci
costantemente a ridirci chi siamo, perché, e con chi ci siamo. E ce lo dicono non stando al centro ma
stando  ai  margini.  Questa  donna,  però,  sfonda i  confini.   Una delle  cose  più  belle  che a  me,
personalmente, ha lasciato l’incontro con la comunità degli  evangelisƟ sinƟ è stata la  presenza
significaƟva, bella - nella liturgia - anche delle donne.

Il testo del   Vangelo ci interroga su quanto viviamo il servizio nelle comunità. Se si traƩa solo di
incontri tra persone che rimangono lontane o è, appunto, un servizio a vicenda, che insegna, come
questo testo, a lavarsi i piedi gli uni gli altri davvero, nella complementarità. Senza questa donna, il
percorso di Gesù salta. È un percorso imperfeƩo, manca di un traƩo essenziale. Io posso dire questo
per la mia vita: in parƟcolare per l’incontro con alcune persone - SinƟ e Rom - che hanno cambiato la
mia vita, ma credo che sia vero per ciascuno di noi e sarebbe bello fosse vero anche per le nostre
comunità. Da crisƟani siamo chiamaƟ al servizio, all’incontro con l’altro che sia essenzialmente
sguardo d’amore sull’altro, capace di coglierne il bisogno, quello espresso ma anche quello più vero
che  è  sempre  bisogno  di  fraternità,  di  legami,  di  portare  pesi  insieme.  Se  questa  è  la  nostra
vocazione, allora il cammino con il popolo dei SinƟ e dei Rom si muove in uno degli spazi che ci fanno
fare esercizio sul servizio.

 Filippo e l’EƟope: la tesƟmonianza che non Ɵ aspeƫ (At 8,26-40)
L’ulƟmo testo parla dell’incontro, ancora una volta, tra persone molto diverse, desƟnate a non
incontrarsi mai se non ci fosse l’invito dello Spirito a Filippo (un bravo crisƟano, un bravo catechista,
un bravo ministro della comunione, un diacono, un bravo evangelizzatore) a meƩersi a cercare
qualcuno su una strada deserta in un’ora improbabile. E lungo la strada Filippo, pronto ad annunciare
il Vangelo a chi non lo conosce, trova, invece, qualcuno che sorprendentemente è vicino a Dio.
L’uomo che sta sul carro è un signore straniero, nero, ricco, imperfeƩo fisicamente: è un eunuco. È
uno che diremmo non ha nessun requisito per fare parte, a pieno Ɵtolo, della comunità. Eppure,
Filippo scopre che questa persona sta facendo un suo cammino di fede. Ha delle domande da fare e
da  farsi  su  Dio,  sulla  Bibbia,  sulla  sofferenza.  Nel  racconto  degli  Aƫ,  Filippo  sale  sul  carro  di
quest’uomo e si prende del tempo per leggere insieme a lui la Bibbia. È quel passo della Bibbia in cui
si parla di violenza, di qualcuno che non reagisce alle sevizie e alle caƫverie degli altri. È il passo di
Isaia dove si racconta di qualcuno picchiato, che non apre bocca, non reagisce. E questo signore
eƟope chiede a Filippo: “Ma di chi parla?” L’EƟope forse si riconosce – e forse tanƟ SinƟ e tanƟ Rom si
riconoscerebbero in questa vita aƩraversata dalla violenza. Ricorda anche le tante situazioni di



19

violenza che vediamo a volte all’interno dei campi e delle famiglie purtroppo, ma anche la violenza di
chi è maggioritario nei confronƟ del mondo dei SinƟ e dei Rom.
Questa leƩura del testo, insieme, apre a tuƩa una serie di domande che queste due persone si fanno
a vicenda. Anche Filippo da questo incontro rimane un poco spiazzato e impara a condividere del
tempo con questa persona. La sorpresa di Filippo mi ricorda sempre la sorpresa di don Dino, che ha
fondato la nostra Famiglia, quando, ormai oƩanta anni fa, mentre era con i giovani nell’oratorio,
qualcuno è andato a dirgli: “C’è un ammalato nella carovana degli zingari”. E quando lui con un po’ di
paura si avvicina, una donna gli viene incontro e dice: “Venga, padre, siamo crisƟani anche noi!”.
E da lì comincia il cammino per cui don Dino dice: “Non ho più potuto lasciare le carovane e la gente
delle carovane”. È stata la stessa sorpresa di quando abbiamo cominciato a vedere al campo gli
EvangelisƟ: anche i pastori, i sinƟ evangelisƟ, ma anche i baƩezzaƟ evangelisƟ, con la Bibbia in mano.
Condividono la leƩura della Bibbia con noi, ascolƟamo i loro commenƟ… La sorpresa di vedere
qualcuno, delle famiglie, con cui da anni condividiamo questo cammino, che nella Bibbia cercano il
moƟvo della sofferenza, della disabilità gravissima di un figlio, del dolore che aƩraversa la loro vita.

Ecco, c’è una tesƟmonianza - terza parola chiave di oggi - che Filippo pensa di dover rendere e che
invece riceve dall’EƟope, quella di una fede che non è faƩa di dogmi, di verità da credere, ma di
incontro con la persona di Gesù,  con la sua mitezza, con la sua accoglienza, la sua capacità di
perdono, la sua misericordia. Una signora diceva: “Io l’ho visto e quello sguardo lì mi è rimasto dentro
per  tuƩa  la  vita”.  La  sua  fede  era  nata  e  vissuta  aƩorno  a  quest’unica  cosa:  “Io  l’ho  visto”.
Probabilmente non sapeva tuƩe le verità della fede caƩolica: i comandamenƟ e il resto…

Questa fede che nasce dall’incontro – dice il libro degli Aƫ - scardina tuƫ gli impedimenƟ. Questo
signore nero, ricco, quando capisce il senso di questo incontro dice: Che cosa mi impedisce di essere
baƩezzato? È una fede che Ɵra via qualsiasi richiesta di requisiƟ, di punteggi, di essere adeguaƟ,
inadeguaƟ. L’EƟope adesso non ha più paura di essere inadeguato perché la misericordia di Gesù, del
Padre c’è anche per lui. E trascina, in un certo senso, Filippo in questo BaƩesimo al volo, senza
preparazione,  senza chiesa,  senza tuƩe le  regole.  EsaƩamente come spesso i  SinƟ  e  i  Rom ci
trascinano dentro a preghiere che sono fuori dai nostri riƟ. E noi facciamo faƟca a volte a lasciarci
trascinare. Siamo noi che li impediamo, che meƫamo dei paleƫ.

Questa maƫna una signora diceva: “l’EucaresƟa è al centro”. È vero, lo sappiamo bene, ma le nostre
eucaresƟe, i nostri riƟ sono, adesso, comprensibili? Non solo per i SinƟ e i Rom, ma per tuƫ quelli che
a messa non ci vengono più. I baƩezzaƟ non vengono più a messa. Non capiscono neanche più come
parliamo a messa. Allora il problema non è togliere l’EucaresƟa, ma farla alla misura di tuƫ, in modo
che la gente si senta a casa e possa dire: “Che cosa mi impedisce allora di fare la comunione con te?”
Siamo noi, a volte, che siamo aƩaccaƟ ai nostri riƟ.
Sarebbe bello che il percorso sinodale portasse anche ad una revisione di riƟ e linguaggi. Ce lo siamo
deƫ tante volte, ma alla fine… 

E la domanda “Che cosa mi impedisce?” anche per me è una domanda pesante se penso al mio, al
nostro cammino con la gente del campo: cosa mi impedisce di trovare un lavoro, cosa mi impedisce
di uscire dal campo, che cosa mi impedisce di avere i documenƟ, che cosa mi impedisce di scegliere il
mio futuro, che cosa mi impedisce di essere come gli altri? Parlavo con una mamma sinta, giovane
che ha loƩato anche contro suo marito, contro la sua famiglia, perché suo figlio che adesso frequenta
la seconda superiore possa conƟnuare a studiare. Mi diceva: io voglio che lui non abbia tuƩe le
“figure” che ho avuto io nella vita; quindi, deve studiare perché a lui piace. Deve andare avanƟ. Io ho



20

avuto tante “figure” davanƟ a me e non voglio che lui abbia gli stessi impedimenƟ – tanto per usare la
parola del testo di Aƫ - che ho avuto io.

“Che cosa mi impedisce” è la domanda che capita di ascoltare nelle vite di tanƟ ragazzi giovani sinƟ e
rom, che vorrebbero essere, ma non possono. Vite fragilissime, sospese tra mondi diversi,  sƟli
diversi, progeƫ diversi… Chiedono davvero giovani e adulƟ che siano capaci di stare accanto a loro.
Allora,  se  siamo  chiamaƟ  alla  tesƟmonianza,  l’ascolto  di  Aƫ  ci  ricorda  che  essere  tesƟmoni,
annunciatori del Vangelo vuol dire stare loro seduƟ accanto e conoscere la bellezza di un altro che si
fa in là per farƟ spazio sul suo carro. Ed è quello il tuo posto: stare seduto sullo stesso carro. Essere
tesƟmoni,  vuol  dire  raccontare  di  un  Dio  fragile,  umiliato,  impotente,  non  violento.  Dare
tesƟmonianza vuol dire accogliere la tesƟmonianza dell’altro senza aspeƩare niente, senza contarsi,
accogliendo i suoi tempi, restando accanto con discrezione, con pazienza, “non - direbbe san Paolo -
da padroni della fede, ma da collaboratori della gioia”. “Se ne andò pieno di gioia” dice il testo di Aƫ.
MeƩendo al centro non la meta, ma il cammino bello che si è faƩo insieme.

Chiudo proprio su questo (riprendendo un po’ quello che si diceva all’inizio: la nostra divisione tra
comunità  crisƟana  da  una  parte  e  il  popolo  rom  dall’altra),  con  una  immagine  che  mi  sta
accompagnando in quesƟ ulƟmi due mesi. La condivido con voi perché mi sembra davvero profeƟca,
e perché ci  tocca da vicino come Famiglia  dei  Servi.  La nostra  Famiglia  aveva una parrocchia,
piccolina, alla periferia di Reggio, la parrocchia dove è nato il nostro fondatore. Ci sono sempre staƟ
preƟ della compagnia dei Servi: sono staƟ parroci, hanno vissuto in canonica, hanno tenuto aperto la
chiesa perché lì c’è la tomba del nostro fondatore. Cadono le vocazioni, i preƟ Servi sono pochi: erano
due e il Vescovo decide che quesƟ devono andare per altri servizi: non sapendo chi verrà, si chiuderà
la canonica e la chiesa. In realtà non è vero perché a Masone, di fianco alla canonica, vive una coppia
di SinƟ, il Poƫ e sua moglie: vivono lì da tanto tempo. Hanno figli grandi, sparsi in varie parƟ d’Italia.
Quando l’ulƟmo dei Servi è andato via, non abbiamo chiuso: ci sono loro a custodire lo stato della
canonica e della chiesa. Elena, che è la moglie, mi ha deƩo: “Penso io a tuƩo: al giardino alla
canonica… perché don Emanuele per me è stato come una mamma e un papà che io non ho più.  E io
adesso devo tenere dietro a tuƩa la casa, fuori e dentro”.
E noi, Servi della Chiesa, abbiamo consegnato la canonica e la chiesa in mano ai SinƟ.
Penso che questo sia un piccolo segno profeƟco. Quello che potrebbe essere uno scambio davvero
non più tra “noi” e “loro”, ma un cammino di fede dentro la stessa comunità, uno stesso percorso
insieme dentro la Storia.



21

“I ROM NEL CUORE DELLA CHIESA”.
Incontro degli operatori pastorali Migrantes, seƩembre 2023

Villa Campitelli (FrascaƟ)

"Rileggere, aƩraverso la Parola di Dio, l'esperienza insieme ai Rom e ai SinƟ".
Don Daniele Simonazzi.

Ho  l'impressione  che  questo  sia  un  Ɵtolo  ambizioso...  Faccio  un  po'  faƟca  a  starci  dentro.
Naturalmente c'è un coinvolgimento della Parola, perciò parƟremo da quaƩro tesƟ della Parola di
Dio. VolenƟeri condivido queste riflessioni non perché le abbiamo capite - almeno io - ma per la gioia
di condividerle. Ecco alcune note in premessa.

Mi rendo conto che il cammino insieme ai SinƟ, con questo popolo, — a Reggio abbiamo sopraƩuƩo
SinƟ per una storia ormai di decenni — è un cammino che o si lascia illuminare dalla ScriƩura, dalla
Parola di Dio, oppure diventa faƟcoso. Già, si fa faƟca... Se non illuminato dalla Parola, rimane un
cammino che rischia di avere due opposƟ: escludere la Parola di Dio vuol dire, da una parte, rischiare
che il nostro servizio si riduca a un volontariato con prestazioni proprie del volontariato, oppure che
divenƟ qualcosa di legato alla nostra persona e alle nostre sensibilità.

ln quesƟ anni - è dal '79 che abbiamo cominciato a camminare con i SinƟ e con i Rom, almeno per
quanto mi riguarda, don Dino Torreggiani, il nostro fondatore, aveva cominciato già negli anni Trenta
– ho colto che, o noi ritroviamo il senso della Parola di Dio che illumina questo cammino, intendendo
che un cammino lo si fa in due - nei "Discepoli di Emmaus" (Lc24, 13-53) da come il Signore spiega le
ScriƩure ascoltando le persone, ci viene ricordata questa necessità di evangelizzare ma anche di
essere evangelizzaƟ - oppure rischiamo di cadere nel personalismo o nella dimensione che è quella
appunto del volontariato. Questa è la premessa.
L'altra cosa è che la storia di don Dino, non è stata la storia di chi ha scelto di servire: è stata la storia
di chi è stato scelto per farlo. Servire i Rom e i SinƟ non è una scelta: è un essere scelƟ per farlo. Ne
sono convinto! E non è deƩo che chi sceglie di servire i Rom e i SinƟ vada bene a farlo.
Don Dino ricorda un episodio: è quello di chi, passando per andare a svolgere il suo ministero tra i
bimbi più poveri Reggio, ha visto una signora che gli ha deƩo: "Venga padre, siamo crisƟani anche
noi". E i ragazzi poveri del suo oratorio hanno visto gente che piangeva aƩorno a un carro — perché
allora le campine non c'erano — e gli hanno deƩo: "Lì è successo qualcosa, è meglio che lei vada...
C'è differenza tra il servizio e il volontariato. Il volontariato si sceglie di farlo; per il servizio si è scelƟ,
per genƟle concessione…
Potremmo usare anche un'altra immagine: quella dei campi o delle micro aree (in diocesi a Reggio ne
abbiamo seƩanta o oƩanta, e quaƩro o cinque campi sparsi in giro) sono genƟle concessione. È
l'immagine della Terra promessa, secondo il testo del libro dei Numeri al capitolo 13.
Uno coglie la sproporzione tra quello che si va a incontrare e quello che siamo noi. C'è questa
necessaria sproporzione per poterne cogliere i fruƫ. Fruƫ che suscitano sempre comunione perché
la dimensione dei grappoli è talmente grande che uno da solo non riesce a portarli fuori.
Questo è un solco che ho avuto la tentazione di seguire... tanto per dirvi come siamo.

Per  quanto  riguarda  il  mio  servizio  ai  Rom  e  ai  SinƟ  è  un  conƟnuo  tradimento.  Tradire,  da
"consegnare". Quante volte il servizio ai SinƟ e ai Rom ci ha dato dignità. “Un servizio impegnaƟvo il
tuo... Da quanƟ anni?!...” Ufficialmente dal '79, facendo parte dell'IsƟtuto nostro dei Servi della
Chiesa... Sì, è un servizio molto grosso, impegnaƟvo, che costa faƟca - a loro! - per avere a che fare
con uno come sono io... Quindi, per il servizio, si è scelƟ. Una scelta che può essere faƩa anche da chi



22

conƟnuamene, a tuƩe le ore, viene a manghel (elemosina), a volte ciorel (rubare), perché loro ci
tengono molto alla mia povertà...

Poi c'è un altro disagio che ho provato e proviamo, perché forse siamo l'unica Famiglia religiosa che
ha, all'interno delle proprie CosƟtuzioni, per due volte, l'esplicito riferimento ai nomadi e agli zingari.
Un arƟcolo dice che siamo chiamaƟ al servizio alle categorie più povere e abbandonate ossia i
carceraƟ e gli zingari; l'altro fa riferimento ai nomadi come servizio ecclesiale perché i Rom e i SinƟ
sono - della Chiesa - i figli e le figlie. Ma c'è questo accostamento che, secondo me, ha qualcosa di
“bacato” perché quando si parla dei Servi della Chiesa si dice: "sono coloro che si occupano degli
zingari e dei carceraƟ". A volte le due cose coincidono, perché faccio il cappellano da 33 anni in
carcere e ci sono Rom e SinƟ: sono membri della comunità crisƟana che presiedo in carcere, ma sono
due cose totalmente diverse. E, per loro, difficilmente ci ricordiamo che le persone non sono i loro
reaƟ.

I SinƟ sono, a tuƫ gli effeƫ, membri di un popolo, cui, ad esempio, dell'integrazione non importa
niente; non ho mai visto un Sinto che, al centro del suo argomentare, meƩa: "Io mi voglio integrare".
Per cui l'altro aspeƩo, appunto, è questo: i Rom e i SinƟ, in quesƟ anni, hanno maturato l'idea, più o
meno esplicita, che sono un popolo, una etnia.  Noi diamo un mandato, nella nostra diocesi,  a
missionari che vanno in India, in Madagascar, in Brasile, in Albania, eccetera... Per il popolo dei SinƟ e
dei Rom non c'è alcun mandato!

Quando noi smeƫamo di essere affidabili per i Gagi, quando non ci interpellano più per referenze sui
SinƟ, allora vuol dire che il nostro servizio comincia a funzionare: “È inuƟle che parli con don Daniele
perché sai già come la pensa sui Rom, sui SinƟ". C'è un signore della mia parrocchia che dice, in
dialeƩo: Al sarà anca un brev pret, ma al vol trop bein ai sengher, "Sarà anche un bravo prete, ma
vuol troppo bene agli zingari". (Magari fosse vero!)

Concludo la premessa entrando più nel merito: la nostra storia e la storia della nostra Famiglia non
nasce da una scelta pastorale; c'erano molƟ SinƟ e il cammino, fra loro, di don Dino è cominciato
come vi ho deƩo. Ma è proseguito, in concreto, perché don Alberto Altana - che ha fondato l'IsƟtuto
con don Dino - (era avvocato, tra le altre cose) ha trovato un codicillo nel Codice Civile che dice:
"Ognuno ha diriƩo di  risiedere  dove ha un centro di  interesse".  A  Reggio  c'erano tre,  quaƩro
fabbriche di giostre: allora il centro d'interesse dei SinƟ erano le giostre. I SinƟ si stabilivano in aƩesa
che venissero pronte le giostre. Così ha convinto il Comune a dare la residenza ai SinƟ. A casa nostra,
da quell'epoca, siamo negli anni '50, abbiamo la residenza anagrafica di tanƟ SinƟ. Perché? Perché
bisogna saper leggere "i segni dei tempi", cioè ci vuole qualcuno che dica: "Cosa sta succedendo?".

Facciamo un passo avanƟ. Succedeva, e succede talvolta, che ci chiamino a rendere tesƟmonianza di
quello che noi, da povera gente, viviamo. Chiedono: "Vieni a parlarci del carcere...". Naturalmente
faccio tuƩo tranne che parlare del carcere.  Dal '95 camminiamo con le ragazze sulla strada e, se è
questo che ci chiedono, ci guardiamo bene dal parlare della strada... Poi ci dicono: "Vieni a parlarci
anche degli zingari". Solitamente, per quello che vi dicevo, noi parƟamo da un brano della ScriƩura:
ad esempio, se riguarda i carceraƟ, da MaƩeo 25: "Carcerato, siete venuƟ a visitarmi..." o Pietro e
l'angelo in Aƫ 12; per le ragazze di strada, dall'adultera, dall'uccisione di Giovanni Baƫsta, ecc.
C'è stato un periodo in cui, quando ci chiamavano a rendere tesƟmonianza per quanto riguarda i SinƟ
(a parte il faƩo che chiamare qualcuno a parlare di qualcun altro è sempre una quesƟone un po'
complicata:  ai  poveri  non  serve  parlare  di  loro...),  io  non  trovavo  un  testo  della  ScriƩura  in



23

riferimento ai SinƟ stessi. Allora, o la ScriƩura non ne parla - e sarebbe il tesƟmone più accreditato -
oppure c'è qualcosa che io non ho - non abbiamo — capito. Questa è la seconda ipotesi.
Ecco perché, a un certo punto, mi sono interrogato su questa intuizione diabolica del Nazismo che,
tra tanƟ, perseguita solo due popoli: i SinƟ, i Rom e il popolo ebraico.
(Veramente questa persecuzione non l'hanno inventata i nazisƟ perché, ad esempio, ci sono certe
grida, lungo i secoli, il primo documento è del 1422 a Bologna... - che dicono che anche la Chiesa ha
idenƟficato SinƟ ed Ebrei come persone da cui guardarsi).
Allora c'è un legame molto streƩo tra il popolo ebraico e i SinƟ e i Rom.
Non perché Hitler sia stato un genio, se non del male, ma perché ha capito che c'è un legame tra i
SinƟ, i Rom e il popolo ebraico.
Ci sono alcuni aspeƫ che divergono: ad esempio, gli Ebrei hanno messo per iscriƩo la loro storia; i
Rom e i SinƟ non l'hanno ancora faƩo.
C'è il Porrajmos, il "grande divoramento", con cui, molto tardi, hanno denominato la persecuzione e
lo sterminio subito. A Birkenau, nel campo di sterminio, dopo l'ordine di trasferimento, li hanno
lasciaƟ e faƫ rientrare nelle baracche come famiglie, a differenza degli Ebrei, perché, quando hanno
voluto dividerli, si sono armaƟ in qualche modo, con coltelli, leve di ferro, pietre.
Quindi dobbiamo stare aƩenƟ perché il popolo dei Rom e dei SinƟ è legato al popolo della Promessa!
E se non comprendiamo questo - dei Rom e dei SinƟ - non comprendiamo neanche il mistero di tuƫ
gli altri popoli. Se non comprendiamo il senso del legame tra Dio e il suo popolo, rischiamo di perdere
di vista anche la verità di questo popolo, di questa etnia che conƟnua ad essere popolo in cammino,
che conƟnua ad essere nomade, che non ha una terra da individuare per cacciare quelli che vi
abitano e magari diventare lui stesso da perseguitato a persecutore come stanno facendo gli Ebrei
con i PalesƟnesi.

Allora, qual è il testo che noi possiamo fare nostro per cogliere la vicenda di questo popolo? La
risposta è: tuƩa la Bibbia! La ScriƩura aƩesta un legame, vissuto nei secoli, tra Dio — che ha voluto
fortemente questa alleanza, questo legame — e il suo popolo. E uno capisce, intuisce di che popolo
sƟamo parlando: naturalmente dei Rom e dei SinƟ, che non sono semplicemente i discendenƟ di
Caino  perché  suonano,  perché  stanno  soƩo  le  tende,  perché  lavorano  il  rame...  La  grande
considerazione che dobbiamo avere per la ScriƩura è la grande considerazione che dobbiamo avere
per  il  popolo dei  Rom e dei  SinƟ. Perché? Perché il  documento che aƩesta  questa volontà di
un'alleanza di Dio con il suo Popolo è la ScriƩura. 

Ci sono due o tre tesƟ, cui accenno solamente per non tediarvi troppo.
Il primo è la Vocazione di Abramo (Gen 12, 1-3): “Il Signore disse ad Abram: «VaƩene dalla tua terra,
dalla tua parentela e dalla casa di tuo padre, verso la terra che io Ɵ mostrerò, così che io faccia di te
una grande nazione e Ɵ benedica, e faccia grande il tuo nome e tu possa essere una benedizione.
Benedirò coloro che Ɵ benediranno e maledirò chi Ɵ maledirà, e in te acquisteranno benedizione tuƩe
le tribù della terra»". VaƩene dalla tua terra, Ur dei Caldei... Verrebbe da dire ad Abramo: Credevi di
aver faƩo un grande viaggio? Dopo di te parƟrà un popolo da ben più lontano da dove sei parƟto tu!
E c'è questa parola terribile: "VaƩene". Questa è la parola che conƟnuamente i SinƟ e i Rom si
sentono dire. "VaƩene, vai lontano". Mi ricordo che con un amico, il fratello di Stefano, don Claudio,
andavamo a trovare i nomadi che avevamo conosciuto lungo il Secchia, sul Panaro, in provincia di
Modena, dove avevano le tende. Portavamo sempre con noi una chiave del 10 perché smontavamo i
cartelli dove era scriƩo "Divieto di sosta ai nomadi". Li abbiamo tenuƟ quesƟ oƩo, dieci cartelli con
scriƩe le sanzioni del Codice penale per chi li smontava. Allora non c'erano le telecamere... Così come
abbiamo tenuto le foto degli sgomberi...



24

Ma la cosa interessante è un'altra: questa parola "VaƩene", l'ha pronunciata il Signore. È come
quando nella ScriƩura, nei racconƟ della Passione, trovate la parola "consegnare", dove la prima
consegna, nei vangeli  della Passione, sopraƩuƩo in MaƩeo, non è quella di Giuda alle guardie.
Mancano tre giorni a Pasqua e, dice il Signore: “ll Figlio dell'uomo sta per essere consegnato"... (Mt
17,22).
E questa "consegna" è quella del Padre 
Questo che cosa vuol dire? Vuol dire che per il popolo di Dio — il popolo degli Ebrei, i SinƟ e i Rom —
non c'è nessuna condizione, per quanto di sofferenza, di prova... che non sia inserita in un disegno, in
un piano di Dio.
"VaƩene...". Tuƫ coloro che cacciano i Rom e i SinƟ devono sapere che non sono loro i padroni della
vita dei Rom e dei SinƟ, ma che c'è Chi, prima di loro, ha chiesto a questo popolo di andarsene, non
perché indesideraƟ, ma perché depositari di una promessa.
Pensate com'è il nostro servizio quando incontriamo un Rom o un Sinto: membro di un popolo, che,
nella sua vicenda, è stato preceduto dall'azione di Dio. Chiamato a una terra. Quando? È ancora di là
da venire la loro terra.
Hanno messo giusto  nella bandiera  il  verde,  l'azzurro,  la  ruota -  rossa,  oltretuƩo -  con tuƫ i
riferimenƟ alla bandiera dell'India, da cui provengono. RispeƩa (certo, anche da un punto di vista
eƟco, sociologico...) il popolo dei Rom e dei SinƟ perché c'è un mistero insito in questo popolo, in
ognuno di loro. Nella loro storia, leggi la storia di un Dio che li ha scelƟ!
E c'è il coniugare conƟnuamente questa parola che è la parola "benedizione".
E se noi coniughiamo le parole... Provate a pensare quando il Signore dice: "lo Ɵ benedirò e farò di te
una grande nazione...".

"Farò di te una grande nazione". Primo fruƩo della benedizione.
Poi  Dio  si  rivolge a  questo popolo e li  investe di  una vocazione:  "Perché tu possa essere  una
benedizione". Perché la tua vita esprima che il Signore è dono per tuƫ e che ce n'è per tuƫ, grazie a
te. Quando i campi erano campi, all'ora di cena, verso le cinque e mezzo o sei, perché giustamente i
SinƟ e i Rom mangiano quando hanno fame..., da una campina all'altra giravano le pentole in segno
di condivisione, di benedizione.

"Perché tu possa essere una benedizione". Pensate!
La Chiesa dei SinƟ e dei Rom come vive questa consapevolezza di essere una benedizione? Come loro
ci interpellano sul faƩo che essere crisƟani sostanzialmente vuol dire accogliere ciò che Dio è, nel
modo in cui dice di sé?
Bellissimo!

"Io benedirò coloro che Ɵ benediranno".
Sei partecipe della vita di Dio perché sei partecipe della loro vita, sei partecipe della loro storia. Sei
amato perché loro sono amaƟ. Il tuo essere amato dipende dalla volontà con cui fai tua la loro
condizione di amaƟ.
Se loro non sono consapevoli di questo - a maggior ragione! - perché non c'è profeta più vero di
coloro che sono quello che sono e non hanno la consapevolezza di esserlo. I poveri sono così!
Non abbiamo più profeƟ per il faƩo che coloro che consideravamo tali sono morƟ? No, li abbiamo.
Sono  i  poveri.  A  loro  Dio  conƟnua  a  parlare.  Sei  sicuro?  Sì,  perché  loro  non  ne  hanno  la
consapevolezza.
La vita dei Rom e dei SinƟ è la vita di un popolo profeƟco, benedeƩo dal Signore, per cui tu sei
partecipe della benedizione se Ɵ rendi conto che Dio Ɵ benedice nella loro vicenda.



25

Per un certo periodo abbiamo avuto le campine vicino a casa nostra, quando sono tornaƟ al Campo,
Giorgio, il diacono, dopo la Messa, disse: "AƩenƟ, voi siete contenƟ perché loro se ne vanno, ma con
loro se ne va una delle possibilità migliori per converƟrci". 

E poi c'è una cosa bella, che mi piace molto, quando dice: "Coloro che Ɵ malediranno, io maledirò".
Non sarai tu a maledire!
Com'è che di fronte alle prove di forza nei loro confronƟ non c'è nessun aƩacco osƟle da parte loro?
Veniva ricordato dal diacono, nella preghiera, che sono un popolo che non ha mai dichiarato guerra.
Non hanno un esercito.
Gesù è stato un disarmato. I SinƟ e i Rom sono dei disarmaƟ. Magari le armi le usano tra di loro per
risolvere  una  quesƟone,  quando  si  trovano  a  dirimere  certe  vicende,  se  non  sono  riusciƟ  a
riconciliarsi...

E poi c'è anche un'altra cosa, che mi preme: mi sembra che noi parliamo spesso d'inculturazione.
Sull'inculturazione c'è tuƩa una leƩeratura, però, mi sembra, a questo punto, che se c'è un popolo
inculturato questo sia il popolo dei SinƟ e dei Rom perché la loro storia, a cominciare dalla loro
lingua, parla dell'assunzione progressiva di tuƫ quei popoli che hanno incontrato nel loro cammino.
Per questo un medico dei nostri, un medico di base, che è anche il medico del Campo, diceva che
riesce a farsi capire dai Pakistani, suoi pazienƟ pure loro, perché conosce il sinto.
Allora mi chiedo: qual è il cammino d'inculturazione, ad esempio del popolo degli Ebrei? Non è
sempre un cammino semplice perché, anche loro, gli Ebrei, hanno assunto, ad esempio, i riƟ dei
Cananei, hanno corso il rischio di fare sacrifici umani...

Poi c'è un secondo gruppo di tesƟ della ScriƩura.
Ci sono, nella ScriƩura, tre Salmi: 78, 105, 106 in cui la storia del popolo di Dio viene descriƩa e già
questo, capite, è una cosa seria. Il nostro vivere, il nostro chiedere il permesso di accostarci per
genƟle concessione a loro..., quante volte questo parƟre dal loro ascolto è diventato preghiera?
Quante volte abbiamo reso grazie a Dio?
Non c'è un Prefazio che renda grazie al Padre perché è una cosa buona e giusta quello che abbiamo
colto essere la sua opera in mezzo ai Rom e ai SinƟ.
Siccome non c'è rendimento di grazie senza il moƟvo per cui si rende grazie: Padre, è veramente cosa
buona e giusta, nostro dovere e fonte di salvezza rendere grazie...
Quando mi capita di presiedere i funerali - al maƫno presto, sei, sei e mezzo, con quelli che sono
reduci dalla veglia noƩurna, con quelli che si alzano...- chiedo: "Per che cosa tu vuoi rendere grazie al
Signore o u Deval per Bryan?" (Un dramma: Bryan, vent'anni, si è impiccato...) I suoi amici... "Provate
a fare così: Rendete grazie a u Deval per Bryan..." 

Come la condizione del cammino con il popolo dei Rom e dei SinƟ innerva quello che è il senso di ciò
che è più importante nella tua vita, cioè la tua preghiera? Come ne parli al Padre, a u Deval? Ti è mai
capitato nella tua preghiera di usare termini in sinto, in romanì?
Come si dice Dio in sinto — chiedo ai bimbi che ormai non lo sanno più... I grandi sì: u Deval, il Dio.
Dire il Dio vuol dire che non c'è nessun altro Dio. È la professione di fede in un Dio che non ammeƩe
la presenza di altri dei. Durante i baƩesimi, noi leggiamo sempre il Vangelo di Marco: “Amerai il
Signore, Dio tuo, con tuƩo il tuo cuore, con tuƩa la tua anima, con tuƩa la tua mente...” Qualcuno
aggiunge "le forze". Questo i SinƟ lo capiscono al volo: il Dio.
Questo entra nella tua vita, quindi entra nella tua preghiera.
QuesƟ Salmi di che cosa parlano? Parlano di questo legame — noi ora non ci fermiamo altrimenƟ
dovremmo leggerli tuƫ tre i Salmi: 78, 105, 106. Voi li leggete e vedete che nella preghiera entra



26

anche l'infedeltà di questo popolo, la loro faƟca, la loro miseria, il loro essere infedeli nel rapporto
con Dio. TuƩe cose che possiamo dire anche dei Rom e dei SinƟ.
Però la  ScriƩura -  se  aƫngiamo  con fede  ad  essa  -  ci  dice  che questa  Storia  si  fa  preghiera:
“Nell'angoscia gridarono al Signore ed Egli  li  liberò dalle loro angusƟe...” E c'è una descrizione
minuziosa dell'infedeltà di questo popolo, del Suo popolo, che è la descrizione minuziosa delle
nostre infedeltà. Questo non perché si inizi un processo di beaƟficazione del popolo dei Rom e dei
SinƟ. Lo sappiamo perfeƩamente che cosa succede. OltretuƩo quello che sta succedendo nello
sfaldamento... Non ci sono più quelle figure, come prima, le quali, ad esempio, facevano fare la pace,
facendo la spola da un punto all'altro e chiedendo agli offesi di stabilire la condizione per perdonare,
chiedendo ai genitori di chi aveva offeso di essere loro, presso il loro figlio, a svolgere un'azione
educaƟva, fosse pure quello di farlo meƩere in ginocchio, dandogli due sberle davanƟ a tuƫ. E lì si
risolveva.
Se uno rilegge quesƟ tesƟ, questa è la memoria dei SinƟ. Non hanno bisogno di scrivere la loro storia.
È già scriƩa. Anche leggendo quesƟ salmi, dobbiamo stare aƩenƟ perché non tuƫ i salmi parlano alla
stessa maniera. Perché? Ad esempio, ce n’è uno che racconta la storia d'Israele a parƟre dalle loro
infedeltà; ce n'è un altro che descrive la storia di questo popolo a parƟre dalla fedeltà di Dio e quesƟ
diventano una preghiera.
È una cosa meravigliosa. Una cosa bellissima. E tu come preghi quesƟ salmi?

"Con tuƩo questo conƟnuarono a peccare".  E  noi  li  aspeƫamo al  varco per  dimostrare...  Cosa
dimostri?! "Ha dato prova..." QuesƟ salmi...
Ho la tentazione di leggerne qualche pezzo...
Uno entra nel merito e capisce che la ScriƩura, che è il Libro di una alleanza - ed è molto grosso
perché questa alleanza dura da secoli - parlando della fedeltà di Dio, parla della infedeltà nostra. Ma
è bellissimo. Perché? Perché non umilia i SinƟ e i Rom parlando dei loro limiƟ. Parla dei loro limiƟ nel
momento in cui quesƟ salmi aƩestano la fedeltà di Dio. È come uno che s'innamora e dice alla
persona che ama: Mi chiedo come ho faƩo io a vivere senza di te fino a questo punto.
Non Ɵ senƟ umiliato perché non l'hai conosciuta prima, ma, adesso che l'hai conosciuta..., rileggi la
tua storia e non hai più paura di rileggerla. Perché? Perché hai trovato chi Ɵ ama.
Così la sposa del CanƟco: "Bruna sono, ma bella..." 

Le  donne  sinte  venivano  idenƟficate  per  la  loro  carnagione  scura...:  la  sposa  del  CanƟco,
sicuramente! Non è l'ideale della bellezza però è la tua sposa.
I Rom e i SinƟ non sono l'ideale della bellezza, però, sono il tuo popolo perché fanno di te la tua storia,
che è una storia di peccato, ma sopraƩuƩo è storia della salvezza di Dio.
Alimentano la tua preghiera, alimentano la tua storia.
Ed è un conƟnuo di vicende, di storie, di condivisioni...
E ci sono dei momenƟ nella vita dei Rom e dei SinƟ in cui vivono questo legame profondo tra loro
stessi: la malaƫa di qualcuno, lo spostarsi, la morte di qualcun altro... Il funerale è un momento
idenƟtario: a Carpi, a volte, abbiamo faƩo funerali con cenƟnaia, migliaia di persone.

QuesƟ Salmi sono bellissimi: se avete tempo, andate a rileggerli alla luce di queste storie perché la
ScriƩura cresce con chi la legge. Perché questo Libro parla di loro.

L'ulƟmo brano, che per me è stato illuminante: è il racconto delle origini di Gesù, che comincia con
Abramo... Ho provato a capire questo testo andando al Campo. Per quanto mi riguarda, si va al
Campo, si va nelle micro aree, non si guarda l'orologio, si sta lì, naturalmente si deve prende il caffè



27

(sono sempre tre o quaƩro...) e tu dici:  "Hai saputo di  questo...".  "Sì  perché questo è figlio di
quest'altro perché questo qui poi è arrivato a sposare una sinta..."
Uno allora capisce il Vangelo della genealogia.
Di solito, noi, in Avvento o durante le feste di Natale, leggiamo sempre questo testo..., ma chi è
Zorobabele, chi è MaƩan...? Tuƫ quesƟ nomi noƟ e meno noƟ...
Cosa hanno faƩo tuƫ quesƟ personaggi? Hanno faƩo catechismo? Hanno studiato teologia? Hanno
faƩo un corso per incontrare Rom e SinƟ? TuƩe cose buone...
Cosa hanno faƩo? Hanno faƩo due cose: sono staƟ generaƟ e hanno generato. Noi sappiamo quanto
è importante, per i SinƟ, generare e quanto è importante il legame con le persone più anziane e più
vecchie. Ricordo la Cicina, che mi ha regalato l'anello nuziale di suo marito, che gliene aveva faƩe
passare di tuƫ i colori... fino ad insidiare i suoi nipoƟ quando era ubriaco. Quando è morto non ha
voluto buƩare l'anello: "Prendilo tu, meƫlo tu così non Ɵ dimenƟchi più di noi"
QuesƟ termini "generare" nel senso di "generare noi" e di "essere generaƟ" non li coniughiamo più
nelle nostre comunità crisƟane.
Generato alla fede. "Sono io che Ɵ ho generato" dirà Paolo.
E se noi coniugassimo nel nostro servizio quesƟ due verbi? Da loro sei generato e sei tu che li generi.
lo ho dei SinƟ che mi sono staƟ padri. Il Chavòn, per esempio, mi è stato padre. Il Ciaci. Mi sono staƟ
padri.
Te lo sei scelto il papà? No, Ɵ ha generato. Tu devi generare. Tua mamma? Mia mamma è una sinta.
Vive al campo.
AƩenƟ! L'obbedienza dovuta a chi Ɵ genera. A chi Ɵ ha dato alla luce. Alla luce! Pensate...

Ma, secondo me, è così anche per chi, tra di noi, ha incontrato tra i SinƟ qualcuno che gli ha faƩo da
padre, che da lui è stato "generato"...
Se hai questa consapevolezza di essere stato generato, bisogna che tu sappia anche dov'è tuo padre.
"Ma adesso dov'è Chavòn? 
E il tuo grembo, allora, è un grembo sterile?
Sei stato generato? Genera!
Le nostre Regole dei Servi della Chiesa dicono: “Perché sono suoi quesƟ figli".
Fino a che la Chiesa non considera suoi figli e figlie i SinƟ e i Rom è una Chiesa sterile, acida.
"Eh, poi, se diamo la residenza ai Rom e SinƟ, dopo come facciamo a mandarli via?" Come a dire:
Come facciamo a mandare via i topi!  
Cosa dici?! Come facciamo a "non" mandarli via. È questa la prospeƫva del Vangelo.
E tuƩo questo lo si gioca in due parole: generare nella consapevolezza di essere staƟ generaƟ.
E i SinƟ generano. E se tu non generi, non hai capito molto...
Ma se tu non generi, di chi sei padre? E dove li hai i tuoi figli?

Accenno solamente l'ulƟma cosa: la presenza di queste quaƩro donne nel Libro della Genealogia,
pensate a Tamar, Rut, Raab e Betsabea. La vicenda di Tamar (Gen 38, 1): Ɵpica dei SinƟ! Per difendere
il suo diriƩo, si finge prosƟtuta e, accusata, mostra al suocero gli oggeƫ da lui avuƟ in pegno. Non mi
hai voluta come sposa di tuo figlio? Ti sei messo con me perché volevi stare con una prosƟtuta? Ecco
a chi appartengono quesƟ oggeƫ... Incinta, Tamar partorisce due gemelli...

Pensate alle parole che Rut pronuncia (Rut 3,1-5). Potevamo parƟre solo da questo...: “Il tuo popolo
sarà il mio popolo, il tuo Dio sarà il mio Dio. Dove tu andrai, io andrò. Dove Ɵ fermerai, mi fermerò io".
Lo dice Rut a sua suocera Noemi. Non hanno faƩo così i Rom? Non si sono salvaƟ perché hanno faƩo
propria, in molƟ casi, la cultura del popolo, in cui si sono fermaƟ, senza perdere la loro idenƟtà?



28

Pensate alle vicende di Raab (Giosuè 2,1), prosƟtuta cananea, alle mura di Gerico, in un luogo
periferico, che aveva a cuore la sua famiglia, risparmiata per mezzo di un filo scarlaƩo. Agli uomini
d'Israele chiede benevolenza per la casa di suo padre al momento della conquista della ciƩà: le viene
deƩo di appendere alla finestra il cordone scarlaƩo come riconoscimento   Ai SinƟ non preme il
legame con tuƫ i SinƟ, ma con il loro gruppo famigliare. Sono divisi anche fra di loro, lo sapete meglio
di me. Si vede ai funerali: alcune famiglie non ci sono.  

Da ulƟma tuƩa la vicenda di  Betsabea (2Samuele,11). Uria, suo marito, l'Iƫta, meƩe in risalto
l'inadeguatezza di Davide. Non solo, ma anche la sua codardia, lui... l'unto del Signore.
Ciò che egli ha faƩo, anche per i SinƟ e i Rom, è una delle cose peggiori che una persona possa fare.
Tante volte sono proprio coloro che non consideriamo a dovere, gli HiƫƟ di oggi, che ci richiamano
non solo alle nostre mancanze, ma anche alla via da seguire. Inoltre, come Betsabea, molte donne
Romnì o Sinte, vivono una condizione che spesso è quella dell'essere presi.
Bene, queste quaƩro donne, presenƟ alla genealogia di Gesù, essenziali perché essa possa giungere
al Cristo, incarnano anche aspeƫ essenziali della vita dei Rom e dei SinƟ, fondamentali anche per il
cammino sinodale della nostra Chiesa.
E dopo tuƩo questo:  "Giacobbe generò Giuseppe,  lo sposo di Maria,  dalla quale è nato Gesù,
chiamato il Cristo" (Mt 1,16).
Se noi togliamo anche solo il nome di un Rom dalla genealogia, la genealogia si ferma e a Gesù non ci
si arriva. E con questo io penso che debbano fare i conƟ anche loro, nel senso che o si fa dei due -
Rom/SinƟ e Gagi o Gagé - un popolo solo o difficilmente si rende visibile il volto di Cristo. Alle volte mi
chiedo: Dio non fa sconƟ a questo popolo. Non gli fa sconƟ... Penso che la strada possa essere questa.



29

Immagine di copertina: Małgorzata Mirga-Tas, Titolo da definire (dettaglio), 2025,
tessuto, acrilico su tela. 
Reggio Emilia, Collezione Maramotti | 12 ottobre 2025 – 8 febbraio 2026

Dopo aver rappresentato la Polonia alla 59a Biennale Arte di Venezia nel 2022, nel maestoso
progetto  dal  titolo Re-enchanting  the  World,  l’artista  rom  polacca Małgorzata  Mirga-
Tas (nata a Zakopane, Polonia, nel 1978) torna in Italia con The Big Dipper Will Foretell the
Future of the Roma  [Il Grande Carro predirà il futuro dei rom], mostra originale concepita
per la Collezione Maramotti a partire dalla raccolta di  immagini,  racconti e documenti
relativi alla storia rom e sinta italiana.

Attingendo  da  vecchie  fotografie  e  album  di  famiglia,  da  testimonianze  orali  e
conversazioni, da libri e fonti d’archivio, Mirga-Tas ha intrecciato alla propria articolata
narrazione del popolo rom vite e figure della comunità sinta di Reggio Emilia, con cui ha
potuto esperire significativi momenti di incontro, conoscenza e collaborazione.


